



# الماذا الألم

أبونا / داود لمعي

ينعجب البشر . . . من ألام البشر

كيف إله محب للبشر ... أن يسمح من يجبهم بهذا الكم من الألم؟ إن كان حقاً مخلِّصاً ... ماذا لا يخلصهم من ذلك الألم؟ إن كان حقاً حانياً ... ماذا يراهم يصرخون ولا يحرك ساكناً تجاههم؟ إن كان حقاً قادراً ... ماذا لا يضبط هذا الكون بدون كوارث و لا ضيقات وال تجارب وال الم؟

إن كان حقاً أباً . . . طاذا يصمت أمام نضرعات أوااده وأنينهم؟ إن كان حقاً قد نالم مجرباً . . . طاذا لم يرفى الآلام بعد أطه عن من فداهم؟

قد يبدو الموضوع للبعض نظرياً أو افتراضياً ... لكن حين يعتصر الألم قلب الإنسان عملياً أو فعلياً ... فلابد وأن يتساءل ذلك الإنسان ... لماذا الألم؟ وماذا بعد هذا؟؟ ... وإلى متى يارب؟؟؟

وقد لا يجيب هذا الكتاب عن كل الأسئلة ... وقد لا تشفي التأملات والتفسيرات غليل نفوس من هم في عمق الألم ... ولكنها محاولة للإقتراب من هذا السر المُختفي وراء صليب المسيح ومحبته غير المحدودة.

رحلة الألم هي رحلة غامضة إلى المجهول ..!! هكذا تبدو في بدايتها ... و لكن ثق أيها الإنسان واطمئن بلا خوف أنها تصل في نهايتها إلى الأفراح الأبدية حين يمسح الله كل دمعة من العيون، ولا يكون حزن ولا صراخ ولا وجع فيما بعد (رؤ 11: ٤)

هذا الكتاب ... هو مجموعة من العظات التي قُدمت في مؤتمرات عن موضوع ( للماؤ ( الله لم؟؟ ) وقد رأينا \_ بنعمة الله \_ أن نجعلها مكتوبة بين يدي القارئ ... لعلها تصير سبب تعزية للكثيرين...



مركز أمنا القديسة العذراء مريم التي جاز فى نفسها السيف ... (لو ٢: ٣٥) قادرة بصلواتها أن تعزينا و ترفعنا و تكمل ضعفنا و تفتح عيون أذهاننا ... لنفهم ما هو غنى مجد شركة آلامه ...

se Or

الرب ينيح نفس أبينا مثلث الرحمات
البابا الائبا شنودة الثالث
الذي أنار عقولنا لغنى أسرار الحكمة الإلهية،
و نشكر الله على نعمته الفائقة باختيار
قداسة البابا المعظم الائبا تاوضروس الثاني
وكيلاً عن المسيح راعياً لرعاة الكنيسة القبطية الأرثوذكسية
الرب يحفظ لنا حياته سنياً كثيرة وأزمنة سلامة مديدة

صلوا لأجل ضعفي أ**بونا** / **داود لمعى** 





- (١) نما هي صفات هزا الضيق؟
  - (١) و الفرا الضيق؟
  - (٣) و ماؤل نفعل في الضيق؟

أولاً: صفات (الضيق (الله الله والدرها الرامي الله لهي):

(1) بلوى محرقة: أيها الأحباء لا تستغربوا البلوى المحرقة التي بينكم حادثة لأجل امتحانكم كأنه أصابكم أمر غريب. بل كما أشتركتم في آلام المسيح افرحوا لكي تفرحوا في أستعلان مجده أيضاً مبتهجين (ابط ٤: ١٢، ١٣) فالضيق: هو بلوى مُرَّة قاسية قد تُسبب حزناً أو ألماً أو وجعاً صعباً يفوق قدرة الإنسان على الإحتمال في بعض الأحيان ... فلا توجد بالطبع ضيقة سهلة أو لذذة ..!!

و لا تستغربوا البلوى ... فلا تقل غريبة ... كيف يعذبني الهي؟!! فتعتقدون أنه أصابكم أمر غريب ... وتتساءلون : لماذا يعذبنا الهنا ... هل هو يكر هنا فيعاقبنا؟؟

## هل نعجب من المسيئ الذي صُلب لأجلنا و احتمل عنا كل شئ أن سمئ لنا مشاركة ألامه؟؟

إن البلوى محرقة... فلا ينبغي أبداً أن نُهُون من حجم الآلام و الأحزان التي تعتصر قلوب المجربين ... انها حقاً محرقة كالحيات التي لدغت شعب اسرائيل ... ولكنهم كانوا يشفون بالحية المرفوعة على علامة الصليب ... رمزاً لآلام المسيح والكنيسة.

## الماليك معالمة الماليك

#### <u>(۲) متنوعة:</u>

#### إحسبوه كل فرح يا إخوتي حينما تقعون في تجارب متنوعة (يع ١: ٢)

أ إن الضيقات مختلفة و متنوعة ... فمنها الهموم، و المشاكل، و الحوادث، و الأمراض، و الإضطهادات و غيرها ... ضيقات من الخارج ... وهذه مصدرها المجتمع و الناس في حياتنا اليومية و منها ما هو من الداخل ما تقع فيه النفس البشرية ... كالضيق النفسي أو الخوف، أو القلق، أو الإكتناب أو الإحباط أو الإحساس بالضعف أو الفشل.

# (۳) <u>خغیغة ووقتیة:</u> لان خفة ضیقتنا <u>الوقتیة</u> تنشئ لنا اکثر فاکثر ثقل مجد ابدیا (۱۷ ؛ ۱۷)

مع أن البلوى محرقة وثقيلة، لكنها تُحسب خفيفة حين تُقارن بالأبدية وثقل المجد السماوى.

و الضيقة و إن طالت مدتها على الأرض حتى غطت سنين العمر كله فهي أيضاً ما زالت وقتية ومحدودة لا تقاس بالأبدية التي فيها لا ينتهي الزمان.

#### (ع) كثيرة: بضيقات كثيرة ينبغي ان ندخل ملكوت الله (اع ١٤: ٢٢)

فى بعض الأحيان تأتى الضيقات متتالية، فقبل أن تغيق من الأولى تأتيك الأخرى ثم تتتابع و تتوالى الضيقات وكأن السماء تترصد لك ... و هذا لا يعني أن الله يرفض أولاده أو يتركهم!! بل ثق أنه بذلك يدفعهم دفعاً للدخول من الباب الضيق إلى ملكوته الأبدي.

(a) عظيمة: يوحنا قال عنها أنها عظيمة.... بعد هذا نظرت و إذا جمعُ كثير لم يستطع أحد أن يعده من كل الأمم و القبائل و الشعوب و الألسنة واقفون أمام العرش و أمام الخروف و متسربلين بثياب بيض و في أيديهم سعف النخل..... و أجاب واحد من الشيوخ قائلاً لي هؤلاء المتسربلون بالثياب البيض من هم و من أين أتوا؟. فقلت له يا سيد أنت تعلم فقال لي هؤلاء هم الذين

المازارالألح ومستحدث والمتعالق المتعالق المتعالق

أتوا من الضيقة <u>العظيمة</u> و قد غسلوا ثيابهم و بيضوا ثيابهم في دم الخروف (رؤ ۷ : ۹، ۱۳، ۱۶)

**اذاً فالضِبْقة** ... محرقة .. متنوعة .. خفيفة و وقتية .. گثيرة .. و عظيمة ..

ثانياً: الماؤل الضيق:

(1) لتأميل الطريق: الطريق للسماء طريق كرب والباب للملكوت ضيق ... و كأن الضيق سور للطريق يحميك من الإنحراف أو الخروج عنه يميناً أو يساراً.. ما اضيق الباب و اكرب الطريق الذي يؤدي الى الحياة و قليلون هم الذين يجدونه (مت ٧ : ١٤)

فكلما تدخل في ضيق قل نعم هذا أمان ... أنا الآن في الطريق السليم ... إطمئني يا نفسي ... لن تضيعي ... الله يحبني

لذلك أحب الآباء القديسون الضيقات وخافوا من أوقات الراحة والكسل .. فسعوا لمشاركة المتألمين ليحملوا معهم الألم و الصليب أو اختاروا ضيقاً من نوع آخر وهو الجهاد الروحي، بالسهر، أوالصوم والصلاة....

تقابلت ذات مرة مع إنسان ... كان قد اختلف مع كاهن وقور وأساء به الظن!! ثم حدثت تجربة للكنيسة فى سنة ١٩٨١ وكان نصيب هذا الكاهن السجن من أجل إسم المسيح ... فتعجبت من موقف هذا الإنسان الذي حين سمع بهذا الخبر وجدته يبتسم قائلاً : « الآن علمت أن ربنا راضي عن أبونا ده لأن ما كانش ها ياخد المجد ده كله لو ما كانش ربنا بيحبه ..!! لازم طريقه مضبوط وإنا اللى أسأت به الظن.»

€ **9** 

الماليك معملا

### (<u>٢) امتحال:</u> لا تستغربوا البلوى المُحرِقة التي بينكم حادثة لأجل <u>امتحانكم رابط ٤: ١٢)</u>

هل يُخبَرِنا الله بالألام ومِنْحنا بالضيفات كي يعرف مسنوي إماننا؟!

لا ... إنما هو امتحان لتذكية الإيمان ... فليس الإمتحان للتقييم أو تحديد المستوى، إنما هو للتنقية والنمو ... لكي يرتفع مستواك الروحي وإكليلك فى السماء ... ويصير لك المجد أثقل وأعظم.

و الإمتحان يكون في ثلاثة مواد دراسية على الأقل ... امتحان إيمان، وامتحان محبة، وامتحان رجاء ... هذه المواد ثابتة وأصيلة وأساسية ... لا تستطيع الدخول للسماء دون اجتياز الإختبار (في تلك المواد).

فهل نقودك الضِيقة إلى الشك في وحود الله؟...

هل يهنز إيمانك فننشكك في رحمة الله بك ومحبنه لك وأنه ضابط الكل؟؟ هل سنظل محبة الله راسخة في قلبك وقت الضيقة وبعد الألم!؟ و هل نسنطيع أن تُحب الناس وأنت وسط الأالم؟

هك نسنطيى احنماك الألم والضيقة بشكر وصبر مننظراً الرب . . . أم نفقد رجاءك؟ وكم سنكون درجنك في نهاية الإمنحان؟!!

() (متمان (الممان: حُرِم أبونا يعقوب من يوسف حوالي عشرون سنة وظن أنه مات، ومن كثرة بكائه عليه فقد بصره... لكن الضيقة لم تلغ إيمانه ، و ظل متمسكاً بالله.

آمن يعقوب بالله ... حتى بعد فقدان راحيل محبوبته ... ويوسف حبيبه ... وظل يصلي ... صابراً ... إلى أن جاءه الخبر المعزي ... (يوسف حي) ..!! و بإيمان عجيب انتظر أن يسمح الله أن ينزل الى مصر ليرى إبنه لئلا يُحْسَب نزوله إلى



المنااللك المحاص

مصر كسراً لعهد الآباء و خروجاً عن طاعة الله ... وسمح له الله أن يرى ابنه ... فكان كمن قام من الموت ... وبكيا طويلاً ... بفرح.

) (متمان حب: طلب الله من أبينا إبراهيم .... خذ ابنك وحيدك الذي تحبه اسحق و اذهب الى ارض المريا و اصعده هناك محرقة على احد الجبال الذي اقول لك رتك ٢٢: ٢٠ ... امتحان صعب جداً، لأنه امتحان حب ...

#### هل تحبني أم تحب اسحق إبنك أكثر مني؟؟؟

يا رب ... أنت تعرف أن اسحق هذا هو ابنه وحيده الذي يحبه الذي أتي بعد انتظار سنين... لماذا تختبر أبينا ابراهيم وتطلب منه هذا الطلب الصعب؟!

لكن ابراهيم اختار الله أولاً ...!! و اسحق إبنه .. حبيبه و وحيده .. ضحكته وفرحته .. يأتى ثانياً بعد الله ... ورفع ابراهيم السكين ونجح فى الإمتحان. لسان حاله يقول: هاحبك يا رب ... حتى لو فقدت ابنى وحيدى ... قلبى وسعادتى ....

فعاذا عنك أنت لو طلب الرب إبنك .... بنكريس أو بنجربة؟؟ و كيف نكون احالنك؟

## يقول القريس مرقس الناسك: الحب الحقيقي يُحتبر في الضيق

<u>٣) (متمان رجاء:</u> قد لا يستجيب الله بسرعة... وقد لا يستجيب تماماً لما تريده و ترجوه لأنه يرى ما هو الصالح لك والوقت المناسب له ... فهل يسقط رجاؤك حينذاك؟!

لقد صلى إيليا النبي لكي ينزل المطر وارسل تلميذه سبع مرات لكن الله لم يستجب له... وفي سابع مرة رأى تلميذه سحابة مثل كف اليد..!! فماذا كان سيفعل إيليا لو لم تظهر السحابة في سابع مرة؟؟؟ كان سيعود و يصلى بإلحاح مرات ومرات

## الماليك معرسي

وينتظر برجاء إستجابة الرب ... هكذا يجب نحن أن نصلي منتظرين برجاء حتى آخر العمر.

## واللَّن نستكمل الروعن سؤال : لماؤا الضيق:

#### (<u>٣) للتخلص من الخطية:</u> من تالم في الجسد كف عن الخطية (ابط ٤: ١)

هناك خطايا مسيطرة فى حياتنا لا نستطيع التخلص منها بسهولة .. وهي مدمرة لحياتنا وقادرة أن تضيع منا الأبدية... مثل الكبرياء أو حب المال أو التعلق بالحياة الأرضية أو الأنانية أو الشهوات الجسدية ...

فلذلك يسمح الله بدواء مر هو التجربة التي هي أقوى علاج بالنسبة لربنا للتخلص من تلك الخطايا ... وقد يسمح الله أحياناً بضيقة شديدة قادرة أن تشفى أو تطهر وتنقى من خطايا خفية لا نعرفها.

#### (٤) لحفظ الإنسار، مر، الإر تغامر:

قد تكون التجربة في حياتك هي الوسيلة الوحيدة التي يحميك بها الله لئلا تنتفخ و ترتفع فتهلك... فإن كان لبولس الرسول العظيم شوكة في الجسد لئلا يرتفع، ...

#### فماذا عنك أنت...؟

شوكة ... لها وغز مستمر و ألم... فلا يوجد إنسان لديه ضيق ولا يتوجع أو يتألم منه بدرجة ما... ولكن هل يحتاج بولس ومن مثله ... لهذه التجارب؟؟ كان بولس مكرساً مقدساً لله .... فتح بلاداً كثيرة مبشراً وكارزاً بالمسيح ... وجرت على يديه معجزات شفاء بلا عدد بإسم يسوع المسيح، و فجأة وجد نفسه عاجزاً عن شفاء مرضه و ربما كان هذا المرض عائقاً للخدمة ... و ماذا أيضاً عن كلام الناس و توقعاتهم و انتقادتهم و تعييرهم له ... الذي يشفي الآخرين ألا يشفي نفسه ... حتى قال عن نفسه ماك الشيطان ليلطمني (اكو ١٤) لا) من جعة هذا



المالاللام المحصوري

تضرعت الى الرب ثلاث مرات ان يفارقني (اكو ١١:  $\Lambda$ ) و لكن الإجابة « لا » فقال لي تكفيك نعمتي لان قوتي في الضعف تكمل (اكو ١١:  $\Lambda$ ) ... لا شفاء الآن ... هناك حاجة ضرورية للتجربة ... فإحتمل ... إقبل ... لأني أريد ذلك .... يقول الرب!!

التجربة شوكة ... تريدها أن تخرج من جسدك ... التجربة وجع تريد أن ترتاح منه ... و ربما تجعك التجربة مُحْرَجاً من نفسك و شكك ... لكن عندما يخبرك الرب أن التجربة واجبة ولازمة، وكأنه يقول: « أريدك ضعيف حتى أعمل بك أفضل » ... فذلك يشجعك على قبول التجربة وإحتمال الألم لكى تتمتع في النهاية بغني نعمته.

قَبِل الرسول بولس التجربة بل و فرح بها و قال: فبكل سرور افتخر بالحري في ضعفاتي لكي تحل علي قوة المسيح (١٢ و ١١: ٩) ... لأني أثق فيك يا إلهى انك ستعمل بي الآن ما هو أفضل.

فعاذا عن رد فعلك أنت في النجارب ... ؟! هل تتمثل ببولس الذي قال : كونوا متمثلين بي كما انا ايضا بالمسيح (اكو ١١: ١)؟!

(a) التَّجرِبة تُضعف الإنسان لكي تَجعله قوباً بالله: حينما أنا ضعيف فحينتُذ أنا قوى (اكو ١٢: ١٠)

إن طرق الله تختلف تماما عن طرق الناس وفكره العالي عن فكر البشر المحدود (أش 00: ٨، ٩) ... فالتجربة التي يسمح بها الله لك تكسرك و تضعفك و تذلك، لكنها تجعلك أقوى روحياً في نظر الله.

لقد شبه أحد الكتاب حياة الإنسان بلوحة تظهر من الخلف على شكل خيوط متداخله ليس لها منظر جميل وكأنها خيوط عشوائية لأننا نراها من الخلف، ولكنها من الأمام لوحة عظيمة وجميلة ... هكذا الحياة فهى تبدو عشوائية ولا معنى فيها، لكن عندما ندخل السماء سنرى حقيقة الماضي من الأمام ونكتشف أن اللوحة

المانان معودها

جميلة جداً وكل خيط فيها في مكانه بلا زيادة أو نقصان و سنعرف حينئذاك قيمة كل ما حدث لنا من ضيق بحجمه ووقته ونوعه ...





#### (1) رصيد للمجد الأبدى( فالضيقات هي رأس مال الإنسان):

لن يقف أمام الله هؤلاء الذين رأوا عجانب أو صنعوا معجزات بقدر ما يقف أمامه كل متألم وضعيف وكل من إحتمل ضيقات و أوجاع و إهانات ... و يُعَد القديس بولس مثلاً عظيماً للمتألمين ... فيقول: من جعة نفسي لا افتخر إلا بضعفاتي. (اكو ١٢: ٥)

أما أعماله العظيمة التي صنعها في آسيا و أوروبا و الكرازة و المواهب و الرؤى... فكل هذه ليس له هو فضل فيها انما هي عمل الله فيه وبه .. أما الآلام فقد اختارها و قَبِلها ولم يهرب منها ... و هذه هي التي ستُحسب له مجداً بالأكثر. إن كنا نتالم معه لكي نتمجد ايضا معه (٩٦ / ١٧)

كلما ازداد الألم وازداد احتمالك كلما ازداد الإكليل ثقلاً ... فكل ساعة وجع و ألم تتجرعها و تحتملها سوف تربح مقابلها سنين أفراح و أمجاد.

جلست ذات مرة الى مريض شاب يعاني من شلل ... وكنت أنتظر أن يشكو عجزه كالمعتاد ... أو يرجو الشفاء ... أو يتذمر بسبب تقصير من حوله تجاهه...



الماراليك محمولاتك

لكنى وجدته مبتسماً سعيداً فسألته : لماذا ووود الماداو والماد والم

أجابني قائلاً: «أنا كنت مش مركز مع ربنا قبل كده ... وكان رصيدي صفراً Zero ... دلوقتي أنا فاهم حكمته، وبالرغم من العجز والألم ... أنا فرحان ... ما كنش فيه حل تاني ليَّ غير كده ... كنت هاوصل السماء مفلس ... اشكر ربنا يمكن ابقى غنى جداً هناك...»

(٧) مدرسة للخضائل: كل الفضائل لها علاقة بالضيق ... فبدون الضيق لا يمكن أبداً إقتناء فضيلة الشكر، أو التواضع، أوالصبر..

« صابرين في الضيق» (رو ۱۲: ۱۲) و بدون ألم لا نستطيع أن نشعر بآلام الآخرين ... ( اذكروا المقيدين كانكم مقيدون معهم و المذلين كأنكم أنتم أيضاً في الجسد (عب ۱۳: ۳)

إن الحياة السهلة لا تُكسب الإنسان فضائل ... أما الضيقات فهي ينبوع الفضائل و مدرسة للصلاة ... وطريق للحرية الداخلية.

(A) التجارب تزيد الإنسان حكمة: فالضيقات والتجارب ستجعل مفاهيمك عن الحياة ومقاييسك للأمور والأشياء تختلف....

إن كان أحدكم تعوزه حكمة فليطلب من الله الذي يعطي الجميع بسخاء و لا يعير فسيعطى له و لكن ليطلب بايمان غير مرتاب البتة (يع 1:0.7)

مع التجربة يتساءل الإنسان في معنى الحياة فيجد حكمة ... مع التجربة يصلي الإنسان ويصرخ فيجد حكمة.

مع التجربة يراجع الإنسان حياته ومساره ... فيجد حكمة.

مع التجربة يكتشف الإنسان أنه ضئيل جداً وضعيف ... فيجد حكمة.

مع التجربة يصبر الإنسان و يتروى و يتكلم بحساب فيجد حكمة.





## الكاذا الألحرة

(P) **علامة الرنوة لله:** يا ابنى لا تحتقر تاديب الرب و لا تخر اذا وبخك. لان الذي يحبه الرب يؤديه و يجلد كل ابن يقيله. ان كنتم تحتملون التاديب يعاملكم الله كالبنين فاي ابن لا يؤدبه ابوه. (عب ١٢: ٥- ٧)

عندما تشعر أن الرب يؤدبك تأكد أنه يحبك ... و عندما تشعر أن الرب يؤدبك أكثر ثق أنه يحبك أكثر كثيراً ... وحريص جداً على خلاص نفسك و أبديتك. فالتأديب يوهب للبنين وليس للعبيد ... وبقدر ما تحتمل من التأديب يزداد ويتعاظم شعورك بأبوة الله وحنانه.

فالضيق لنا وليس علينا

**للن النبيق ؟؟** لتأمين الطريق

امتحان للتنقية والترقية

للتخلص من الخطية

لحفظ الإنسان من الإرتفاع

تضعف الإنسان لتجعله قويأ

رصيد للمجدالأبدى

مدرسة للفضائل

تزيد الإنسان حكمة

علامة البنوة لله



لُخيرا: (٢) ماؤلا نفعل في الضيق؟

(۱) اقبل الضيق: لا تنسى أن ربنا يسوع وعدنا قالاً: في العالم سيكون لكم ضیق ریو ۱۱: ۳۳)



المنالفة المنافدة

فلابد أن تأتي الضيقات ... إقبلها لأنها طبيعة الحياة على الأرض ... حين "كلُّحُ لَّمُ التجربة تبدأ في اكتساب منافعها ... ويبدأ رصيدك السماوي في الازدياد. لم

(٢) احسبها خرج: (يع ١: ٢) أى أنظر إليها بنظرة إيمان فتستطيع أن تفرح. (٢) احسبها خرج: (يع ١: ٢) أى أنظر إليها بنظرت لها من السماء مع العذراء والقديسين سيهون عليك كل ألم ... لكن لو فظرت لها من الدنيا وأنت ترى الناس من حولك فرحين ومنطلقين وأنت الوحيد المتضايق والمجرب لن تستطيع أن تفرح بل ستتذمر و تغضب.

لو حسبتها أنها هدية من السماء و دواء للشفاء .... ستفرح

ليس معنى الفرح انك لن تشعر بالضيق ولن تدركه، لكنك ستحتمله بصبر وشكر فينعم عليك الله بالفرح الروحي ...

(٣) صلى واطلب حكمة: الصلاة هي العزاء الأول في الضيفات... بدونها تظل الضيفة ثقيلة وغير محتملة ...

بصوتي إلى الرب صرختُ، بصوتي إلى الرب تضرعتُ. أسكب أمامه توسلي. أبث لديه ضيقي، عند فناء روحي مني. (مز ١٤١ : ١ـ ٣ من الإجبية)

(3) تمسك بالإيمان: إحترس من أفكار الشك ... قاوم ولا تستسلم ... فقاوموه راسخين في الايمان عالمين ان نفس هذه الالام تجرى على اخوتكم الذين في العالم رابط 0: 9)

(a) الضع أو تذلل أمام الله: تذللت فخلصني (مز ١١٦: ٦) السجود و الإنسحاق و الإحساس بالضعف والإتضاع ضرورة في التعامل مع التجارب... خير لي اني تذللت لكي اتعلم فوائضك (مز ١١٩: ٧١)

(1) <u>ابحث على منغذ</u>: ... لم تصبكم تجربة الا بشرية و لكن الله امين الذي لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون بل سيجعل مع التجربة ايضا المنفذ لتستطيعوا ان تحتملوا (اكو ۱۰: ۱۳)



## ي المالاكم؟

## فما هو المنفز وأين إليه السبيل.. ١٩

هل هو النوبة؟؟؟ هل فكر الأسة؟؟؟؟

هل هو صريف روحي؟؟؟؟

هل الخدمة؟؟؟؟؟

هل صراة يسوع؟؟؟؟

هل قراءة الكناب المقدس؟؟؟ . . . فجاهد وابحث حنى تجده.



ماؤلا نفعل في (لضيق؟ اقبل الضيق

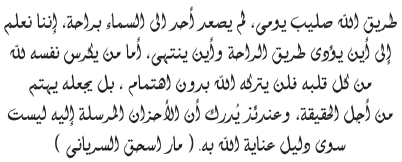
احسبها فرح

صلي و اطلب حكمة

تمسك بالإيمان

اتضع أو تذلل امام الله

ابحث عن منفذ







إلهي الطيب ... أنا لا أعرف لماذا حكمت عليَّ بهذه التجربة ... ؟؟ لكنى أعرف فعلاً أنى خاطئ ... واستحق كل عقاب ....

و أعرف أيضاً أنك محب للخطاة .... وأنك مخلصهم الصالح ...

و أعرف أيضاً أنك لا تفعل بي شيئاً سيئاً ... لأنك لست إنساناً تخطئ أو تسئ التقدير.

و أعرف أنك قادر أن ترفع عنى التجربة وقادر أن تحلها فى أسرع وقت وبمنتهى البساطة.

## و لكني ....

لا أسألك إلا أن تقبلني ... ولا ترفضني ...

أسألك أن تعينني ... حتى أصل الى شكرك و تسبيحك وسط الألم والنار

أسألك أن تسندني ... فلا تغلبني أفكار اليأس أو التذمر أو الشك

أسألك أن ترفع عني حزن العالم ... وكآبته ... وأن تعطيني فرح الرجاء بروحك أسألك أن تحررني ... بهذه التجربة ... من كل خطية و كل فساد داخلي و أن تشفيني من أمراضي و ضعفاتي التي لا أعرفها.

أشكرك يا إلهي ... لأنك أحببتني فضلاً ... وتحبني كال الحب وتفعل كال شئ من أجل خلاصي.

## كاذا الألم؟



من سيفصلنا عن محبة المسيم؟ أشدة أم ضيق أم اضطهاد أم جوع أم عري أم خطر أم سيف؟ كما هو مكتوب: « إننا من أجلك نمات كل النهار. قد حُسبنا مثل غنم للذبح». و لكننا في هذه جميعها يعظم انتصارنا بالذي أحبنا. فاني متيقن أنه لا موت و لا حياة و لا ملائكة و لا رؤساء و لا قوات و لا أمور حاضرة و لا مستقبلة. و لا علو و لا عمق و لا ظيقة اخرى، تقدر ان تفصلنا عن محبة الله التي في المسيح يسوع ربنا. (رو ٨: ٣٥- ٣٩)

قد يكون أصعب سؤال يواجهنا في الحياة....

طاذا كل هذا يا رب؟؟؟

في هذه جميعها... إضطهاد، ضيق، شدة، مشاكل، فشل، أمراض، فقر، أحزان بكل أشكالها، وحدة، إكتئاب، خسارة، ظلم، إهانات، وجع ...

#### ما هذا؟ كيف؟ وطاذا؟

للإجابة على هذا السؤال الصعب فلنتخيله لغزاً مركباً... نفك أجزاء واحدة واحدة كما في لعبة (تركيب الصور) الـــ Jigsaw Puzzle التي تتكون من قطعاً مختلفة الأحجام ولكنها تتكامل مع بعضها حتى تتضح الصورة مشرقة.



## (۱) الجزء (الأول من اللغز: النستيقظ To Alarm us

ربما يكون المقصود من الضيق الذي تمر به هو أن تستيقظ من حالة الخطية التي



الانالانك مهرون المنالانكان

أنت نائم ومستغرق فيها ... أحياناً تكون الخطية محبوبة فتستلذ بها ...

وأحياناً قد لا تراها أو لا تريد أصلاً أن تراها. فيكون غرض ربنا من الضيق أن ينبهك للخطية التي قد لا تشعر بها...

مریض بیت حسدا عانی ۳۸ سنة من شلل

بالإضافة الى الوحدة الشديدة، وظلت الناس تتساءل لماذا يعاني هذا الرجل من كل هذا الذل؟ وكان هذا المرض فرصة ليستيقظ من خطيته، لذلك عندما شفاه السيد المسيح قال له ها أنت قد برئت فلا تخطئ أيضا لئلا يكون لك أشر يو 0: 15

إذن ربما يكون الألم أو الوجع الذي تمر به هو إنذار وتنبيه لك بسبب خطية لا تريد أنت أن تنتبه لها أو تتوب عنها.

هناك كلمة جميلة لملحد من القرن العشرين أمن بالسيد المسيح هو د/ لويس C.S. Lowis كتب يقول: الله يهمس لنا في أفراحنا، ويتكلم في ضمائرنا، إنما يرفع صوته عالياً في أوجاعنا لننتبه ونستيقظ.

أي أن الله يهمس فى اذاننا بعطاياه وبركاته ليفرحنا ويدعونا، و يرفع صوته فيوخز ضمائرنا على عمل الخطية لعلنا نتوب، فإن لم يجدنا منتبهين يضطر أن يصيح بضيقة أو وجع لعلنا نسمع لننتبه فتكون ضربة العصا وألمها هي الوسيلة الوحيدة للإنتباه والإستيقاظ للتوبة.

لعلك رفضت يوماً أن تستمع لصوت العطايا والمكافآت ، ولم تنصت أياماً لصوت وخز ضميرك، فلا مفر حينئذٍ من بعض الآلام والضيقات لعلك تستيقظ قبل أن تنتهى بك الأيام إلى موت أبدي.

وكأن الله يرانا نسير في طريق خطير سينتهي بحادثة محزنه فيصرخ .... حاسب ... ارجع ..!!

ليتك اصغيت لوصاياي فكان كنهر سلامك و برك كلجج البحر (اش ٤٨ : ١٨)

## المالانك معالمة المالانكي

وَ كُلْ الصوت العالي يهز كيانك و يُزعجك لكنه بالتأكيد أفضل كثيراً من الهلاك الأبدي. ربما يكون هذا الصوت العالي مرضاً، أو إنتقال أحد الأحباء و ربما يكون السجن، أو الخسارة، أو الفشل، أو ....

تصور أن هناك عقرباً أو حية تقترب إليك وأنت نائم... ثم رن صوت المنبه عالياً ليوقظك لميعاد شغلك ... هل تغضب من المنبه الذي لولاه لانتقلت من حالة النوم الأرضي الى النوم الدائم...

ما أكثر الذين سيدخلون السماء ويكونون مدينين بذلك لآلامهم بعد آلام المسيح ... إن ملايين البشر سيصلون إلى السماء عن طريق آلامهم التي كانت السبب فى بداية توبتهم وعلاقتهم بالله.

إن الناس المهتمين بحياة المال والمشغولين بحب الامتلاك لا يشفيهم من هذا الوباء القاتل إلا الألم ... و الناس المحبون لأنفسهم و الأنانية طبعهم لا يخرجهم من دائرة ذواتهم لينشغلوا بالآخرين إلا الوجع الشديد ... والناس الذين تسيطر على حياتهم الشهوات الجسدية لا يطهرهم منها إلا ذل المرض.

#### هل معنى ذلك أن كل مرض سبيه خطبة؟؟؟!

لا ... ليس كل مرض أو ألم سببه خطية، إنما كل ألم هو دعوة لنستيقظ، دعوة للتوبة و دعوة للرجوع.

انها الآن ساعة لنستيقظ من النوم فان خلاصنا الآن اقرب مما كان حين آمنا (رو ۱۳: ۱۱)

حتى فى مجال الطب ... الألم نعمة وليس نقمة ... لأنه ينبه لوجود مرض ما ... فقد تنتشر الأورام فى الجسم بدون ألم ولا يشعر بها الإنسان وعندما يكتشفها متأخراً يكون الشفاء منها قد أصبح مستعصياً، لهذا قيل عنها أوراماً خبيثة ... أما إذا شعر الإنسان بألم أو ربما بمجرد صداع مزعج فإن ذلك يكشف له عن مرض هام يمكن علاجه مبكراً فيشكر ربنا على الصداع لأنه أنقذه من مرض أخطر ربما كلد يهلك الجسد كله. هكذا الألم ..!!

المالالم المحاص

ربما يشير ذلك الألم لمرض روحي وفى وقت مناسب نتمكن فيه من علاجه هذا العلاج إلا أنه قطعاً أفضل من الهلاك الأبدى هناك.

تقابلت ذات يوم مع سجين ... و فوجئت أنه كان شماساً خادماً كنا نقيم قداساً للعيد للمساجين المسيحيين ... فتقدم إليَّ رجل فى الستين من عمره تبدو عليه ملامح الطيبة و الصدق .... و قال لي : « هل ممكن ألبس شماس لو فيه تونية؟ « ... أجبته طبعاً ممكن ... ولكني تعجبت ..!! ما الذى أتى بهذا الشماس لهذا المكان ..؟؟ فسألته : ...؟؟

فقال لي : أنا شماس مواظب فى الكنيسة لكني انشغلت فى السنوات الأخيرة ببناء بيت لأولادي ... أبعدني عن الكنيسة والمذبح ... وانشغلت بالعمال والبناء أكثر من أي شئ ... وأخطأت إذ وقَّعت على ورقة دون أن أدري جيداً محتواها فوجدت أحد العمال قد غدر بي واكتبني إيصالاً بمبلغ كبير ... لم استطع سداده .... ولكني لست نادماً مع أني ندمت ...

فأنا لم أفق من غفلتي ... و لم اكتشف انحرافي و انشغالي عن الله إلا فى هذا المكان ... هنا فى السجن أصلي سبع صلوات الإجبية و اقرأ الإنجيل و اردد صلاة يسوع ... و انتظر الشهور الباقية بكل شوق ولهفة لأخرج من حبسى و أخدم الله كما ينبغى ....

## (۱) الجزء الثاني من اللغز؛ لنغير إتجاهنا \_ To Direct us

يغير الألم إتجاه الإنسان ... فقد يسير الإنسان بسرعة و لكن فى إتجاه خاطئ يضر بحياته الأبدية، فيكون كحائط سد أمامه يغير له إتجاهه أو يكون سلسلة من العوائق المتعددة تجعله يعيد حساباته.

الألم ينير لك الطريق ويكشف لك أنه طريق خاطئ ويوجهك للطريق الصحيح ...



## المانانك والألا

ربما تعرف شخصاً صعباً ترى تغييره مستحيلاً، فهو أبعد ما يكون عن



التوبة و عن طريق ربنا ...
الكن فجأة تجده قد تغير و بدأ
يُفكر في السماء و الملكوت...
فما الذي غير إتجاهه!؟
إنها حتماً لطمة قوية أو ضربة
عظيمة كانت بالفعل ضرورية
له ...

#### الألم بغير اتجاهك من .... الى ....

من الشر ... إلى الخير

من الدنيا .... إلى السماء

من ماذا يفعل الآخرون ... إلى ماذا فعل القديسون ...؟!!

من إرادتي ( أنا ) ... إلى إرادة الله ( لتكن لا مشيئتي بل مشيئتك ).

من ماذا أحتاج أنا؟؟ ... إلى ماذا يحتاج الآخرون؟؟؟؟

من ما يقوله الناس ... إلى ما يقوله الكتاب المقدس ...!!

فبعد أن كنت مشغولاً برأي الناس ... يجعلك الألم مشغولاً برأى ربنا و المكتوب في الإنجيل ...

الوجع و الألم هو اليافطة أو العلامة الضخمة Land Mark التي تشير بسهم واضح الى طريق الملكوت...

فتغير إتجاهك إلى ... ماذا تريد منى يا رب؟؟؟؟ ...

ليست راحتي هى المهمة بل راحة الآخرين ... ليست ما تشتهية نفسي يأتى أولاً بل ما تريده أنت يا الله ...



## المالالالم محمود

و لكن إن أهملت رؤية هذه العلامة الإرشادية والتحذيرية المهمة و مضت قُدمًا في طريقك الخطأ ... فقد تحتاج إلى الجزء الثالث من اللغز ....

## (٣) (الجنرو الثالث من اللغز : النتشكل الثالث من اللغز : النتشكل الثالث من اللغز : النتشكل الثالث ال

إن هدف الحياة المسيحية على الأرض هو أن نتشبه بالمسيح في كل شئ ... فيعمل



الروح القدس فينا ليشكلنا على شبه المسيح كالطينة في يد الفخاري ... و أحياناً تكون هذه الطينة ناشفة وغير مرنة فتتفتفت في يده رافضة التكوين والتشكيل ... لذلك يضطر أن يبلها بالماء و أن يضغط بشدة لتتشكل بين يديه.

هكذا نحن في يد الله طبيعتنا جافة وجامدة بلا مرونة فلا نتشكل بسهولة ..! لذلك يوجعنا ويدوس بشدة ليعمل بنا الشكل الذي يريده.

المسيح وحده صاحب الملكوت... و الذين هم شبهه هم وحدهم من لهم الحق في الدخول إلى الملكوت. لكنك قد ترفض التشكيل ...

و الوصية الإلهية تحاول تشكيلك لكنك ترفض أن تطيع الوصية ... و القديسون أيضاً يعلمونك .. لكنك ترفض أن تسير وراءهم ...! هنا يضطر إلهنا الطيب إلى أن يشكلك رغماً عنك بالتعب (بالألم) والوجع حتى تدخل السماء.

لقد بدأ يعقوب حياته كاذباً، يُتعب كل من حوله ويأخذ كل ما يجده. لكن الله قام بتشكيله بآلام و أوجاع متتالية... بداية من ترك بيت أبيه وذهابه لخاله لابان لمدة عشرين سنة خُدع فيها مرات، إلى موت راحيل الغالية وهي تلد بنيامين، ثم فقدان ابنه الحبيب يوسف حتى انه فقد بصره من شدة البكاء عليه ...

المالانك معرود

'' وفي الآخر مجاعة ، حتى قال : اعدمتموني الاولاد يوسف مفقود و شمعون مفقود و بنيامين تاخذونه صار كل هذا علي. (تك ٤٢ : ٣٦)

ربنا يُدخِل يعقوب المحبوب معصرة الألم لتشكيله ... لكي يُخْرِجَ منه أفضل اناء، فتجده يتغير في فترة الآلام ... وتغير إسمه من يعقوب إلى إسرائيل ... تحول من يعقوب الذي يتعقب الدنيا إلى إسرائيل ... أي (رجل الله أو مصارعه) لأنك جاهدت مع الله و الناس و قدرت (تك ٣٦: ٢٨)

استطاع الله أن يُغَيره ويُشَّكِلُه ويضبطه حتى اصبحنا نتشفع به فى الصلاة ... من أجل ابراهيم حبيبك واسحق عبدك واسرائيل قديسك (دا ٣ : ٣٥) .... ونسينا يعقوب القديم، لكن هذا الأسم و الشكل الجديد كلف أبينا يعقوب الكثير فى حياته من وجع وتعب، حتى قال... قليلة و ردية كانت ايام سني حياتي ولم تبلغ الى ايام سني حياة ابائي في ايام غربتهم (تك ٤٧)

و التشكل هذا معناه أن: تُكسر الأنا و الذات داخلك فتصل أن تقول لله: لا أنا بل نعمة الله، (اكو10: ١٠) ينبغي أن ذاك يزيد واني أنا أنقص. (يو ٣٠: ٣٠) فيكبر المسيح في داخلك وذاتك أنت تصغر وتتراجع.

التشكل هو رحلة تنقانا من يوم الجمعة (الصليب) الى يوم الأحد (القيامة) ... فلن تفرح فرح القيامة إلا بعد أن تعبر بآلام الصليب، وكلما تألمت مصلوباً فى الجمعة كلما استحققت الفرح الأبدي فى الأحد... كلما تتألم على الأرض كلما تتمجد وتفرح فى السماء... في ما بعد لا يجلب احد علي اتعابا لاني حامل في جسدي سمات الرب يسوع (غل 1: ١٧)

بمعنى أن كل جزء فى جسدي مليئ بجراحات الرب يسوع ... كل جزء قد تشكل بآلامه وجروحاته فأصبح يحمل سماته ويعبر عنه ويشبهه.

## (٤) الجزء (الرابع من اللغز: لنتمر للغزء (ع)

عبّر المسيح له المجد عن غرضه الأخير من تجسده وفدائه بقوله ...



المالالم المحالي

ليكون الجميع واحدا كما انك انت ايها الاب في و انا فيك ليكونوا هم أيضاً واحداً فينا (يو ١٧: ٢١)

ربما يسمح لك الرب بالآلام ذلك لأنك لا تشعر بأخيك كما ينبغى فأنت تهتم بنفسك فقط ... ليس عندك وقت للتفكر فى غيرك و قلبك بعيد عن محبة الآخرين فتأتي التجربة لِتُشْعِرَك بالناس ... وتجعلك قريباً منهم ... بالفقراء والمرضى ... و بالوحيد والمسن والعاجز والسجين ...



إذاً فالألم يثبتك في المسيح وفي محبة الناس ... لذلك تجد أن أقوى خدام الله هم أكثر المجربين ... وأعظم معزي و معين لهم هو السيد المسيح المصلوب ... لأنه لا يستطيع أحد أن يقول لربنا: أنت يا رب لا تشعر بي في آلامي، لأنك لم تمر بما أنا مررت به ..!!

لانه في ما هو قد تالم مجربا يقدر ان يعين المجربين (عب ٢ : ١٨)

قال بولس الرسول عن هذا التوحد مع المتألمين ... الذي يعزينا في كل ضيقتنا حتى نستطيع ان نعزي الذين هم في كل ضيقة بالتعزية التي نتعزى نحن بها من الله (١كو١: ٤)

أذكر خادمة فاضلة سبقتنا للفردوس ... تمررت من مرض السرطان عدة سنوات ... لكن العجيب أن خدمتها تضاعفت أثناء فترة مرضها خاصةً بعدما جربت آلام وقلق هذا المرض ... فأصبحت خدمتها الأولى هى أن تفتقد من هم فى نفس الظروف ... وكانت لهم نعم العزاء ... وفى الأيام الأخيرة حين توحش المرض و انتشر فى العظام، ظلت تحاول الاستمرار فى خدمته

## الم المالة المال

وكانت تصعد السلالم بصعوبة بالغة لتزور هؤلاء المجربين الذين كانوا أحياناً أحسن حالاً منها صحياً ... ولكنها كانت مبتهجة بالتجربة ... و دائماً تقول: « أفرحوا برينا ... الذي اختارنا نحن لهذه الدرجة العالية ... وأنعم علينا بهذه الهدية الثمينة.

وفي آخر اعتراف لها بكت ... لأنها لم تعد تستطيع افتقادهم ... وبكت بالأكثر لأنها لم تعد قادرة أن تشكر طوال الوقت، و أحباناً تخور قواها من شدة الألم فتقول بضعف : « كفاية يا رب » ... وقدمت توية صادقة بدموع ووعدت أن تجاهد ألا تعود و تقول كفاية يا رب بل تظل إلى آخر نفس ثابتة في الرب و هي تهلل وتقول: أشكرك يا رب.

## (٥) الجزء (الخامس من اللغز: الجزء المفقرو (ليزواو الإيمان) **To Belive**

هو الجزء غير المعروف من الـ Jigsaw Puzzle ... و هذا الجزء سيظل متروكاً لله، و هو وحده القادر أن يضعه بيده في السماء ليكمل الصورة الناقصة... وهو الحل الأخير للسؤال المحير ... طادا ااألم؟؟

عزيزي القارئ ... ريما تفهم أشياء

و أسرار كثيرة من آلامك أو آلام الناس ولكنك لن تفهم كل شئ... سيبقى دائماً جزء غير مفهوم و يفوق العقل ... هذا الجزء يحتاج لإيمان فوق العقل ... لذلك قيل: ما ابعد احكامه عن الفحص و طرقه عن الاستقصاء (رو ۱۱: ۳۳)

كما علت السماوات عن الأرض هكذا

علت طرقی عن طرقکم و افکاری عن افکارکم راش 00 : ٩ )

لست تعلم انت الان ما انا اصنع و لكنك ستفهم فيما بعد ريو ١٣: ٧)



المرااليك ومركز المركز المركز

و ربما تظل هناك أسئلة أخرى حائرة ... طاذا أنا بالذات؟؟ طاذا الطرض في هذا الوقت؟؟

طاذا لم ننجح المساعى العادية؟؟ و طاذا ننعقد الأمور؟؟؟

لكن ثق و صدق يا حبيبي ... أن كل الأشياء تعمل معاً للخير (رو ٨ : ٢٨) ... وأن هناك وعد بأنك ستفهم فيما بعد...

## إلهي الحنان

إلهي الحنان ... لا تتركني نائماً غافلاً للنهاية ... افعل بي ما تشاء لكن إلى الهلاك لا تسلمني ...

أيقظني بصوتك الحاني أو حتى بوغزة من عصاك ...

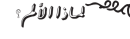
أغلق فى وجهي كل باب مفتوح للشر وافتح أمامي الباب الضيق واسعاً ... إجعلني لا أرى إلا الطريق الكرب المؤدي الى الحياة و إجعلني أحبه و أمشي فيه راضياً شاكراً.

إلهي الطيب ... شكلني بيديك حسب إرادتك... لا ترمي طينتي عنك أيها الفخارى الأعظم يائساً منى، لكن اعمل في ومن حولي لكي أتشكل كإناء للكرامة كما

تشاء ... أدخلني في فرن عنايتك و احرق منى كل الشوائب...

ساعدني كي أرى آلام الآخرين كما تراها أنت... بعين الرحمة والحب والشركة ... هبني يا رب أن أثق فيك مهما حدث لي ... وأن أقبل من يدك كل ما يأتي علي، مؤمناً أنك أنت أبي الذي يحبنى و إلهى الذى لا يخطئ أبداً.







و كان أناس يونانيون من الذين صعدوا ليسجدوا في العيد. فتقدم هؤلاء إلى فيلبس الذي من بيت صيدا الجليل و سألوه قائلين: « يا سيد <u>نريد ان نرى</u> يسوع.» فأتى فيلبس و قال لأندراوس ثم قال أندراوس و فيلبس ليسوع. و أما يسوع فأجابهما قائلاً: قد اتت الساعة ليتمجد ابن الانسان. الحق الحق أقول لكم: إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض و تمت فهي تبقى وحدها و لكن ان ماتت تاتي بثمر كثير. من يحب نفسه يعلكها و من يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية. إن كان أحد يخدمني فليتبعني، و حيث أكون أنا هناك أيضاً يكون خادمي. و إن كان أحد يخدمني يكرمه الآب. (يو ١٢ : ٢٠ ـ ٢٦)

## (۱) نرير أن نرى يسوع:

كانت رؤية يسوع رغبة جميلة ونقية من ناس أحبوا المسيح دون أن يروه ... و نحن كلنا أيضاً نتمنى و نريد أن نرى يسوع، لكننا فى الحقيقة نريد فقط أن نراه ممجداً و صانع معجزات ... نراه فى التجلي و فى القيامة ... نراه بدون ألم ... وهذا لن يتحقق لنا دون أن نراه أولاً على الصليب ... نراه ملكاً متوجاً على خشبه فى ساعة مجده على الصليب، حسب مشيئته ... لأنه لا يوجد مجد بدون صليب ... و لا ثمر بدون موت ... و لا كرامة و أبدية بدون وجع و ذل و هوان ...

فَكَرْ التلاميذ في المجد بطريقة مختلفة طبيعية و لكنها كانت بعيدة عن فكر المسيح ... ونحن كذلك نفعل مثلهم ... فنحن نريد أن نتبع المسيح و نريد أيضاً أن نرى المعجزات، و أن نكون أفضل ناس في الدنيا، و أن يرفعنا فلا تكون لدينا أية مشاكل، و أن تكون الحياة لنا سهلة و أن يجرى مجد الدنيا وراءنا و أن يستجيب كل طلباتنا ...



المادالفائح ومحموض

لكن السيد المسيح يتكلم عن شئ آخر .. عن فكر الأبدية والمجد السماوى `` فرؤيته فى مجده تحتاج إلى حبة حنطة و لابد لحبة الحنطة هذه أن تموت فى الأرض لكى تأتى بالثمر ... فلكي نتمجد معه لابد أن نتألم أيضاً معه ...

تخيل لو أن رب المجد يسوع جاء الى العالم و علّم الناس و عمل المعجزات و (أشياء كثيرة جميلة و صعد دون أن يمر على الصليب ... كم شخص كان سيصير مسيحياً؟؟؟

ربما المحيطون به و الجيل الذي عاش فيه فقط ... لأنه بدون الصليب تظل الخطية قائمة و يبقى الفساد مرتفعاً في العالم ... بدون الصليب ربما أُعْتُبِرَ المسيح شخصية تاريخية عظيمة أو حدثاً بشرياً هاماً ... لكن المسيح غير التاريخ كله بفدائه و قيامته، فأصبح هناك حياة أبدية نسعى لها ... وبها غير حياة ملايين من البشر ... بعد الصليب أُدين الشيطان وهُزِم فتحررنا من سجن الخطية لكى نستطيع أن نعيش في حرية مجد أولاد الله... قال رب المجد في نفس هذا الإصحاح: الآن دينونة هذا العالم الآن يُطرَح رئيس هذا العالم خارجاً. و أنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلى الجميع. قال هذا مشيراً إلى أية ميتة كان مزمعاً أن يموت. (يو ١٢: ٣١ـ ٣٣)

إن المسيح لا يريد مجد اليونانيين إنما مجد الصليب ...

فهناك رسالة هامة لابد أن تُغير نظرتك التقليدية للألم أو للصليب.... إن أردت أن ترى المسيح فلا تسعى أن تراه في المجد والكرامة الآن أو في المعجزات و





## الماليك معالمات

## (١) إن لم تقع .... وحمت

إن لم تقع حبة الحنطة في الأرض وتمت (يو ١٢: ٢٤) .... هذا المعنى ينطبق على حياتنا ....



لعلك تخاف على نفسك ... لا تريد لها التعب ، ولا الوجع ولا الموت ... و يبدو هذا غريزياً فى الطبيعة البشرية... لكنك لو تبعت هذه الطبيعة واستسلمت لها فلن تستطيع بالتالي أن تأتي بثمر و لن تستطيع أن تكسب أو تجذب الكثيرين. لابد لك أن تتحدى طبيعتك البشرية

القديمة وتسير وراء حبة الحنطة التي منهجها إن ماتت تأتي بثمر كثير ... وقد فسر ربنا يسوع هذه الحقيقة بقوله: من يحب نفسه يعلكها و من يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها إلى حياة أبدية (يو ١١: ٢٥)

من يسعى لراحة نفسه فى هذه الحياة سيضيعها... و من اختار التعب و الألم منهجاً سيأتي بثمر كثير فى داخله و من حوله أيضاً.

## فاسأل نفسك الأن:

## أ) هل تخاف على نفسك من الصليب (الألم):

المسيح له المجد لم يخف على نفسه ... لكن ضعف طبيعتنا البشرية يجعلنا نخاف من الألم ومن الموت ... فتجد ربنا يسوع يقول لك : تعالى لتُصْلَب معي.

ماذا ستقول له حيننذ؟! هل ستقول له: يا رب ... سأتألم؟!! أنا لا أحب الألم؟؟ ليكن ... إن كان هذا هو الذي سيحفظ نفسك لحياة أبدية، و سيجعلك أيضاً تأتي بأناس كثيرين جداً ... لأن من لا يجمع معي فعو يفرق (مت ١٢: ٣٠) لكن طالما أنت تُنشِد الراحة ، و ترفض أن تصلب، فلن تأتي بأحد ستبقى وحدك ونفسك أنت

**\***F \_}}

المالالم المحمد

أيضاً قد تضيع منك.

فهل نقبل أن نُصلب مع المسيح أم نريده أن يُصلب وحده و أنت نقف منفرجاً؟

هو قد صُلِب عنا لكي نُصلب نحن أيضاً معه ... هذا هو الطريق لكل من يريد أن يأتى بثمر و كل من يريد أن يحفظ نفسه للحياة الأبدية.

من يهرب من الوجع يهرب من السماء لأنه يهرب من الصليب باحثاً عن الراحة المؤقتة وأمجاد الدنيا المزيفة ... إن السيد المسيح لم يكن يبحث عن الراحة بل كان يبحث عن التعب ... إذاً ... إن أردت أن تربح المسيح فسر وراءه.

من يهرب من (الضيقة، يهرب من (الله.

#### u) هل خاف على نفسك من المون؟؟

إن شعار المسيح له المجد هو: من اراد ان ياتي ورائي فلينكر نفسه و يحمل صليبه و يتبعني (مر ٨: ٣٤)

و معنى حمل الصليب هو أن يحتمل الإنسان كل التعب والضيق والألم، بل و يكون أيضاً مستعداً للموت في أي مكان أو زمان من أجل أسم المسيح ...

إذن من يهرب من الألم و لا يريد التعب فهو يؤذي نفسه، و من يخاف الموت و يتمسك بالدنيا فقد يفقد الحياة الأبدية.

سألت يوماً خادمة شابه فى آخر أيام صراعها مع مرض السرطان وقبل رحيلها عن العالم بأيام ... هل تخافين من الموت؟؟؟

فأجابت : « فى الماضى كنت أخاف منه جداً ... لكن عندما اقترب منى أصبحت أتمناه بل و اطلبه طوال الوقت ... أنا عارفه أن ربنا يسوع سوف يستقبلنى فى السماء بفرح ويعوضنى عن كل ما عانيته على الأرض من عناء وآلام ... ليته لا يتأخر !!



## المالة المالة

#### ج) هل نشفق على نفسك من الإهانة؟؟

طبعاً بكل تأكيد ... لذلك ترفض أحياناً أن تفعل ما يقوله المسيح، حتى لا تسمع كلمة مهينه ... أي أنك لا تريد أن تقع على الأرض ... إذن ما هي قيمة حبة في الهواء ....

معنى (آخر : تخيل لو أن حبة حنطة قالت لحبة أخرى : أنا لا أريد أن أقع في الأرض ... سأتسخ ويدوس على الناس واختنق ... بالتأكيد ستظل هذه الحبة مجرد حبة ... بلا حياة و بدون ثمر.

و هذا هو ما يحدث بداخلنا ... فنحن نخاف من اختيار طريق ربنا الصعب و نخاف ان نتبعه فيه لأننا لا نريد أن نتألم...

فاعطى لنفسك الفرصة ودعها تقع على الأرض ... فماذا يحدث لك إن داس الناس عليك من أجل البر؟... طوبى للمطرودين من اجل البر لان لعم ملكوت السماوات (مت 0 : ١٠)

لقد داسوا على المسيح من قبلك و صلبوه ... و لو لم يحدث ذلك لما دخل أحد من البشر إلى السماء ...

فلكي تأتي بثمر كثير لابد لك أن تقع على الأرض و فى الطين .... الطين قد يعني الذل ... إن الله بحكمته يتركنا أحياناً نقع على الأرض لكى نربح السماء و نحن نقاوم و نرفض !!

هو يدفعنا في الطين لكي نأتي بثمر كثير نحن نتذمر و نسأله غاضبين:

طاذا يا رب نذلنا؟!

طاذا لا نحيا حياة هادئة مريحة كلها أمجاد و كلها فوق . . . طاذا الأرض . . و تحت الأرض؟!

جميع الذين يريدون أن يعيشوا بالتقوى في المسيح يسوع يضطعدون (317) الله (317)



الرااللا المحاص

الجميع بدون استثناء ... لم يقل الكتاب عادة أو غالباً أو البعض ... بل قال ... جميع.

الحبة قد تقع فى السماد الكريه الرائحة و هذا هو ما يجعلها تثمر وتأتي بثمر.. لكن نفوس كثيرة ما زالت متذمرة و مقاومة للتجارب و الضيقات و الذل و الوصية المتعبة و الباب الضيق و الطريق الكرب.

#### د) هل نشفق على نفسك من الخسارة؟؟

إن كنت طامعاً و محباً للأشياء التى فى العالم و ترفض خسارة أى شئ فهذا يشير إلى أنك لا تريد أن تسير مع الله ... فالذي يسير مع الله لابد أن يخسر ... نعم .. يخسر أموراً فى هذه الحياة لكنه فى النهاية سيكسب كثيراً جداً.

إني أحسب كل شيء أيضاً خسارة من أجل فضل معرفة المسيح يسوع ربي الذي من أجله خسرت كل الأشياء و أنا أحسبها نفاية لكي أربح المسيح (في  $^{\circ}$ ا:  $^{\circ}$ ا

#### أمثلة لائاس عاشوا فكرة حية الحنطة:

هوسسى: مكث موسى فى بيت فرعون وحاول أن يُخلَص الدنيا دون أن يقع على الأرض ودون أن يتسخ ويُدفن، فأخذ كل إمكانيات الدنيا... فروسية وعظمة وعلم وثقافة ... لكن ماذا بعد؟!

لم يكسب شخصاً واحداً ... لأنه لم يقع كحبة حنطة فى الأرض و لم يمت ... و خرج موسى إلى الصحراء وقد خسر من الجولة الأولى ... لكن ربنا دفعه ليقع على الأرض فظل هارباً ومطلوباً للإعدام و بقى مجهولاً لمدة ، ٤ سنة ... وبعدها أقامه الله فى الصحراء بعد أن صار عجوزاً وقال له: قم فأنا دفنتك فى الصحراء كحبة حنطة و أخذت طين الأرض و المهانة و الذل وصلبتك ... تعالى لتأتي بثمر كثير ... و أصبح موسى مخلصاً شعبه وعاد موسى ليقود شعباً تعداده قرابة الإثنين مليون نسمة ليخلصهم وينقلهم من العبودية إلى الحرية.

الماليك معرفة

رَبِي الله الموت في البداية ... أحب الراحة ... فهرب إلى ترشيش من وجه الرب ... وجدوه نائماً في جوف سفينة و هارباً ... بلا ثمر و بلا رسالة ... لكن الله أصَرَّ أن يجعله حبة حنطة ... فدفنه في البحر داخل جوف الحوت ... و أخرجه منه ليأتي بثمر كثير من شعب نينوى.

لا ترجع النفس إلى الله إلا إذا النتزعت عن العالم ولا ينزعها عن العالم ولا ينزعها جي إلا التعب والله لم. ( القريس أغسطينوس )

# سؤال أخر : كيف ضَ بإرادننا كحبة حنطة وكيف نأني بثمر؟؟ وما هو هذا الثمر الذي ننظره؟

## كِيْفَ ثَمْتُ؟

الموت لدى الله له أشكال كثيرة ... مرة حوت .. مرة سجن .. مرة مرض .. مرة إهانة و ظلم .. ومرات ألم و ضيق ...

كل منا له قصة مع كلمة «مَنّ ....

#### <u>۱) أول معنى لكلمة ( ثمث ) في حياتنا هو « الثوبة »</u>

إن لم تتب تبقى وحدك ولا تأتي بثمر أبداً، التوبة هى عملية موت أو دفن، لأنك تدفن خطيتك فى التوبة ... تدفن رغباتك .. تدفن ذاتك ... إن لم تتب لن تنال و لن تربح شيئاً أبداً ... لا النفوس و لا الأبدية و لا المسيح ... التوبة هى موت وقيامة مع المسيح.

#### <u>۲) ثانی معنی لکلمة ( تمث ) هو « المسكنة و التواضع »</u>

ارتضت حبة الحنطة أن تقع على الأرض و تُدفن في الطين كي تثمر ... و تكون تحت الأرجل ... فهل نقبل أنت أن نفعل مثلها!؟

**"1** %

المادارة المحصورة

أنت اليوم فوق رأس أناس كثيرين .. لا تحتمل أى كلمة ذم أو نقد،وتريد كلوكون موقفك دائماً إلى فوق ... دونما أى إعتبار أو إحساس بالآخرين!!
لقد جلس السيد المسيح بنفسه تحت أرجل تلاميذه كى يريهم أنه حبة حنطة ...
فيجب أن تفعل أنت أيضاً مثله مع الناس ... كن تحت أرجلهم و ليس فوق رؤسهم ... هذا بالتأكيد شيّ صعب ... لكن التواضع ... هو الذي يجعلك تجذب الآخرين وتأتي هذا بالتأكيد شيّ صعب ... لكن التواضع ... هو الذي يجعلك تجذب الآخرين وتأتي بثمر كثير.

#### ۳) ثالث معنى لكلمة ( تمت ) هو « قبول الذل »

لن تكون كل أيام حياتنا على الأرض سهلة ... فلابد لنا من التجارب والضيقات المرة ... و لابد لنا من بعض الظلم و الألم و المذلة ... فاقبل الذل ... لأنه جزء من إعدادك لكى تأتى بثمر...

إن المسيح الزارع القدوس يريد أن يدفنك كبذرة، فيضعك فى التربة لكي تمت وتحيا حسب إرادته ... إذا احتمل هذا الذل الذي سيجعلك تأتي بثمر...

الأيام الصعبة هي التي تصنع منك شيئاً عظيماً ... فسجن يوسف ظلماً و قبوله للذل قصراً هو الذي جعله مخلصاً لمصر في زمانه ...

كنت فى زيارة لطبيب شاب يُعانى من شلل رباعى فسألته ... ألا تريد الشفاء ٥٠٠

فكانت إجابته : يا أبى ... فى هذا الذل الذي أعانيه أشعر بفرح لم أشعر به من قبل ... بفرح لا ينطق به ... و اكتمل الفرح وخرج من الجسد.

#### ٤) معنى رابع لكلمة ( ثمث ) هو الغربة

آمن أبونا ابراهيم فاستجاب لدعوة الله و ترك أرضه و تغرب ومات بالنسبة لأهله فأتى بثمر كثير ...



المالان مولاي

ُ و اُنتَ هَلَ نُسَلِّجِيبِ الأَن لَرَّعُوهُ رَبِنَا لَكَ بِالْغَرِبَةَ - مَهُمَا كَانَ ذَلَكَ مَنْعَبًا أو مكلفاً - لكي نُرِبِحُ السماء؟؟

أم ما زلت منمسكاً بالدنيا و اغراءات العالم، منعلقاً بأفكارك و طموحانك و مشاغلك الحيانيه؟؟

إن كنت مشغولاً بالأرض و الناس فقد يسمح أبوك السماوي لك بوجع شديد و شئ من الوحدة و ذلك لكى تشعر بالغربة عن هذه الأرض و لكى يشغلك أكثر بالسماء فتأتى بثمر كثير...

#### ه) معنى آخر لكلمة ( تمت ) هو التضحية والبذل

أصبح من المعتاد في هذا الزمان أن يدوس الإنسان على الآخرين من أجل نفسه و راحته و من أجل رضاه و كرامته ... و معنى هذا أن يبقى الإنسان وحده ... إذا فأنت تحتاج أن تتعلم كيف تُفكر في الآخرين قبل نفسك و كيف تُقدم رأي الناس قبل رأيك، و كيف و أنت وسط كل أوجاعك وآلامك تسعى لتريح الناس وتعزي المتألمين... هذه هي فلسفة حبة الحنطة التي تقع على الأرض وتموت و إن لم تقع تبقى وحدها... لكن إن ماتت تأتي بثمر كثير.

فى قسم الإستقبال بإحدى المستشفيات أسرع طبيب الطوارئ للكشف على مرضى يصرخون من شدة الألم ... فوجد شخصين مصابين بإصابات كثيرة نتيجة حادث مروع ... وما كان من الأول إلا أن أشار على الطبيب بابتسامة ضعيفة وسط الآلام قائلاً: ... أرجوك يا دكتور إنقذ صديقى أولاً ... أنا سأحتمل..!(

<u>٦) معنى أخير لكلمة ( تمث ) هو التعب</u>

هل حَبِ النعبِ أم الراحة؟؟؟ ...



المالالم المحمول

إن المسيحي الحقيقي هو من يُحب التعب ويخاف من الراحة ... لأنه ينتظر الراحة الحقيقية في السماء و ليس على هذه الأرض ...

من يحب نفسه يعلكها و من يبغض نفسه في هذا العالم يحفظها الى حياة ابدية ريو ۱۲: ۲۵)

فلا تسعى لإرضاء نفسك و ما تشتهيه، و لا تفعل كل ما تريده و تبتغيه ... و احرص على إرضاء كل الناس و إراحتهم إلا نفسك ... فأنت بذلك لا تكره نفسك إنما تدفنها لتأتى بثمر كثير... إن التعب هو أصدق تعبير عن المحبة ...

و إن تعلمت ألا تدلل نفسك و أن تحب التعب ... فإنك سوف تفرح لو سمح الله لك بضيق أو وجع ... لأنك تعرف جيداً أنه إن ماتت تأتي بثمر كثير... فالقديسون كانوا يخافون لو لم يسمح الله لهم بأتعاب.

تذكر دائماً أن ... كل واحد سياخذ اجرته بحسب تعبه (اكو ٣: ٨)



## الماليك معالمة الماليك

#### سؤال أخير: ما هو هذا الثمر؟

آ هناك نوعان من الثمر ... نوع خاص بك و بنموك الروحي وتقدمك ... و نوع خاص بمن حولك ... برسالتك في الحياة وخدمتك...

# ا) الثمر الخاص بك

هو إقتناء الفضائل و العمل بها و الحرص دائماً على نموها ... كفضيلة المحبة مثلاً ... فيتسع قلبك و يكون لك محبة حقيقية لكل الناس حتى للأعداء أيضاً فلابد أن تموت كرامتك و إرادتك و ذاتك، حتى تحب كل الناس حتى محبة الأعداء ، و عندما تُدفن الذات ... تكبر المحبة و تأتى بثمر كثير.... و هكذا باقى الثمار.

ثمر الروم ... محبة فرم سلام طول اناة لطف صلام ايمان وداعة تعفف... (غل 0:77,77)

و الثمر الخاص بك ... هو أيضاً ثمر التوبة ... و هو يحتاج إلى قرارات صادقة و إرادة قوية و ثابتة لتغيير الحياة و السلوك ...

فاصنعوا اثمارا تليق بالتوبة. و لا تفتكروا ان تقولوا في انفسكم لنا ابراهيم ابا لاني اقول لكم ان الله قادر ان يقيم من هذه الحجارة اولادا لابراهيم. (مت ٣. ٨، ٩)

### ١) (الثمر الخاص بمن حولك:

هو خلاص النفوس ... و هو الهدف الأسمى للإيمان المسيحي...

نائلين غاية ايمانكم خلاص النفوس (ابط ١: ٩)

فالإنسان الذي يموت عن العالم بإرادته ... يجذب إليه الجميع ... يجذبهم للملكوت السماوي كما قال السيد المسيح ... وانا ان ارتفعت عن الارض اجذب الي الجميع. قال هذا مشيرا إلى اية ميتة كان مزمعا ان يموت. (يو ١٢: ٣٣، ٣٣)

فلكي تربح الناس ... و تأتي بثمر كثير ... لا ترفض الموت و الدفن مع المسيح ... فلا ترفض التعب أو الإهانة أو الذل من أجل الآخرين.

المناالة المحمودة

# إلهنا القدوس

إلهنا القدوس ... علمني كيف أموت معك ... لأحيا أيضاً معك ... أنا كحبة حنطة ... ما زلت وحدي ... أخاف أن أتألم وأخاف أن أموت ... وما زلت وحدي ... لم أكسب لك نفساً، ولا حتى نفسى ...

الهي القوي ... ساعدني ... اغلب خوفى من الوحدة ... من الإهانة ... من الناس ... من المجهول ... من المستقبل ...

ساعدني أن أتخطى المعقول و المنطقى والمعتاد ....

ساعدني أن أعمل إرادتك ... أن أطلب رضاك حتى لو صلبتني معك ...

إلهى الحكيم .... أي ثمر تنتظر مني ... وأنا خالي من كل الأثمار ...

هل ننظر مني نقاوة قلب؟! ... إذا ... إدفن كل مشاعري السيئة تجاه الناس وانزع مني التعلق بالدنيا و محبة الأشياء العالمية.

هل ننظر مني بساطة عين؟! ... إدفن أطماعي وشهواتي و اغسل قلبى وعيناى بدموع نقية بعمل روحك في ... لأرى كل شئ نقياً.

هل ننظر مني نفوساً كثيرة؟! .... إدفن كرامتي واهتماماتي وأحلامي ... وأحي في قلبي شهوة خلاص كل نفس.

علمني يا رب أن أموت معك ... لأحيا إلى الأبر معك.







لكل شيء زمان و لكل أمر تحت السماوات وقت: للولادة وقت و للموت وقت للغرس وقت و لقع المغروس وقت للقتل وقت و للشفاء وقت للعدم وقت و للبناء وقت للبكاء وقت و للضحك وقت للنوح وقت و للرقص وقت لتغريق الحجارة وقت و لجمع الحجارة وقت للمعانقة وقت و للانفصال عن المعانقة وقت للكسب وقت و للخسارة وقت للصيانة وقت و للطرح وقت للتمزيق وقت و للتخييط وقت للسكوت وقت و للتكلم وقت للحب وقت و للبغضة وقت للحرب وقت و للصلح وقت فأي منفعة لمن يتعب مما يتعب به? قد رأيت الشغل وقت و للصلح وقت فأي منفعة لمن يتعب مما يتعب به؟ قد رأيت الشغل الذي أعطاه الله بني البشر ليشتغلوا به صنع الكل حسنا في وقته، و أيضاً جعل الأبدية في قلبهم التي بلاها لا يدرك الانسان العمل الذي يعمله الله من البداية الى النهاية ( جا ۱۲: ۱۱)

#### أسئله كثيرة نشغلنا...

طاذا حدث هذا؟؟؟

طاذا نسير الظروف صعية هكذا؟؟؟؟

طاذا ينرك الله الظلم سائداً في هذه الحياة؟؟؟؟

ماذا نُسِير الأمور سهلة من الأشرار أما الأبرار فحيانهم مليئة بالمناعب؟؟؟؟

# هناك أربعة قواعر لفهم الأحراث و محاولة حل الألغاز؟!

#### (۱) القاعدة الأولى : لكل شئ تحت السماء وقت

فلسفة الوقت ... حسابات الله مختلفة تماماً عن حسابات الإنسان ... ما قد نراه

المادادة معمودة

صالحاً فى وقت ما، الله يرى له وقت آخر، كوقت الولادة للمرأة الحامل .. ' لآو الطبيب الحكيم هو من لا يتعجل و لا يتأخر بل يختار الوقت المضبوط للولادة حتى لا تتأذى المرأة ولا الطفل ...

هكذا الله الحكيم ... فهو يختار لنا كل شئ فى وقته ... حتى لو اختار الموت لطفل صغير، فهذا هو الوقت المناسب له ... أو لو اختار الله مرضاً أو خسارةً أو ضيقةً لإنسان فى وقتٍ معين ... فهذا هو الوقت المناسب لذلك فى حسابات الله .

قد نسأل الله . . طاذا الأن ؟؟؟؟ الم يكن ممكناً أن تخار وقناً أنسب ؟؟؟؟ أو نننظر و نناني علينا لعدد من السنين ؟؟؟؟

إن ما يحدث مبكراً بالنسبة لك سواء موت أحد الأحباء، أو تدهور الصحة أو تعقد المشاكل ... فهذا بالنسبة لله هو توقيته المضبوط ...

و ما يحدث متأخراً بالنسبة لك ... هو أيضاً الوقت المناسب ... قد تكون متعجلاً فتتذمر على الله قائلاً: لماذا تتأخر يا رب؟! لكن الله يدرك ما لا تتدركه و يختار لك الأفضل دائماً و ما فيه مصلحتك.

و ربما تفهم سر الوقت بعد سنوات من وقوع الحدث ... لكن تظل القاعدة الذهبية أن لكل شئ تحت السموات وقت ... هذا الكون له مهندس حكيم لا ينام يديره إدارة كاملة دقيقة و يتعامل باللحظة و اللحيظة و لا يُخطئ أبداً ...

تحت (السماء .... نحن ما زلنا تحت السماء لا نرى كل شئ لكن الله الساكن السماء يرى كل شئ

للوللوة وقت ... لقد تأخر الله في استجابته لإبراهيم ليكون له نسلاً، فرزقه اسحق ابناً لكن في الوقت المناسب

للموت وقت .... لقد مات أسطفانوس شهيداً في شبابه ... و قد يُظن أنه

المائد معدد المائد الما

مات قبل أوانه ... و لو عاش لخدم أكثر و أتى بثمار كثيرة لكن الله يختار الأوقات المناسبة لأولاده المحبوبين ...

للفرح وقت وللمزئ وقت .... لما صار الابن الضال فقيراً و ذليلاً حزن ... و كان الحزن في الوقت المناسب لأنه لو لم يحزن حينذاك لما فكر أبداً في التوبة ... لقد دفعته الخسارة والفقر والجوع والخطية أن يُفكر أخيراً في الرجوع.

و هكذا نحن أيضاً ... تأتى فى حياتنا أفراح كثيرة ... بمكاسب أو بشئ جديد أو بإنجازات... ولكنها لا تدوم طويلاً ... فتأتي أحزان نحن لا نحبها، بمرض أو خسارة أو سجن أو فقر.... أما أوقات الأحزان فهي التي تدفعنا إلى طريق التوبة والصلاة لله ... و كما أسعدنا الفرح لابد لنا أن نحزن .. و كما آلمنا الحزن لابد لنا أن نفرح...

يوسف: ربما كان يحلم يعقوب بيوم زواج إبنه يوسف، إبن المحبوبة الراحلة راحيل ... لكنه عوضاً عن أن يفرح بزواجه سمع خبر فقدانه و موته، و لم يكن هذا الوقت مناسباً له لسماع مثل هذا الخبر ... لكن كل شئ عند الله محسوب في وقته و مضبوط في ميعاده، فالله كان يعلم أنه ستحدث مجاعة في الأرض و لن ينقذ العالم منها إلا يوسف ...

أما يوسف فهو الوحيد الذي فهم قصد الله من التجربة وقال جملته المشهورة: أنتم قصدتم لي شراً أما الله فقصد به خيراً لكي يفعل كما اليوم ليحيي شعباً كثيراً (تك ٥٠: ٢٠)

أيضا حسب يوسف أن وقت خروجه من بيت السجن سيكون بعد خروج الوزير المسجون الذى فسر له حلمه اعتقاداً منه أنه سيذكره و يتشفع له لدى فرعون ... فيخرج و يعود لأبيه ... لكن الساعة لم تكن قد حانت بعد.

و (وو: مسحه صموئيل ملكاً و ربما ظن داود أن صموئيل قد تنبأ بموت شاول و أنه بعد شهور سيتولى هو العرش ... لكن هذا لم يحدث بل ظل داود يرعى الأغنام

المناالية معمودة

سنيناً طوال و طارده شاول سنيناً أخرى ...

و ربما تساءل واوو:

إذاً طاذا مُسحت ملكاً ؟؟؟! وما نهاية كل هذا؟؟ طاذا أذن كل هذا الوقت؟؟؟؟!

هذه السنوات الطويلة من التعب لم تكن بلا قيمة ... فقد صلى فيها داود و كتب لنا أحلى المزامير وهو مطارد أمام شاول ومتألم بصور مختلفة ... كما هيأت هذه السنين كل الظروف لإجماع الشعب كله على داود ملكاً و هيأت أيضاً لداود النضج و الحكمة و الإدارة التي يحتاجها كمك عظيم لأمة عظيمة.

بولس (الرسول: دخل بولس السجن لمدة سنتين و كانت الخدمة معطلة وهو يصلي إلى الله لكنه لم يخرج ... فرفع دعواه لقيصر وكانت إرادة الله وتدبيره حينذاك أن يذهب بولس إلى روما كسجين و أن يبشر من السجن و يكت ب فى السجن الرسائل الثمينة التى صارت كنزاً روحياً عبر كل الأجيال .... لأن لكل شئ تحت السماء وقت.

#### (٢) القاعدة الثانية : صنع الكل حسناً في وقته

الله لا يخطئ أبداً ... فكل ما يعمله و يدبره هو الأفضل دائماً ... قد لا ترى أنت ذلك الآن ... و ربما لا تفهم ما يحدث في حياتك فتسأل: طاذا يسمح الله لي بذلك؟؟؟ طاذا لا أعيش كما أربد، وأفرح عياني؟؟؟؟





الماليك معدالة

لله و يكون عملى أفضل و علائه و يكون عملى أفضل و عملى أفضل و عطائى أكثر؟؟

كن الأيام سوف تكشف لك أن ما حدث هو الأفضل دائماً ... و أن المشكلة عندك أنت و ليست عند الله ... لأن الله يرى أن كل ما يصنع هو حسن جداً (تك ا: ٣١)

قد لا ترى أنت ذلك الآن و ربما لا تفهم ما يحدث لك، لكن عندما تصل إلى السماء وتجلس عن يمين الله سيشرح لك ما حدث وكيف كان مناسباً لك و لماذا فى ذلك الموقت عينه؟؟ وأنه أيضاً كان حسن جداً لك و لخلاصك ... و الله يحتمل تذمرك واعتراضك فى بعض الأحيان و لكنه سيريك فى النهاية انه كان صالحاً جداً لك ... بل أن ما حدث هو الأفضل دائماً ...

و لم يكن في الإمكان أحسن مما كان.

#### الله الحي الذي يمنحنا كل شيء بغني للتمتع راتي ٦ : ١٧)

لال شئ .... تأمل في كلمة لال ....

كل شئ ... للتمتع ...

كل شئ ... للغنى الروحي و النفسي و الإنساني ...

كل شئ ... للخير ... و للسلام ... و للخلاص ...

كل شئ ... حسن في وقته ...

فلو سألت طاذا كل هذه النحوم؟؟؟ ... هي نك.

ماذا الطبيعة الجميلة و الأكل و الزواج و الأطفال و المال.... ؟؟؟؟ ... هي نك. ماذا النحارب والمشاكل... ؟؟؟؟؟ ... هي أيضاً نك.

الأشياء التي تراها حسنه ... والأشياء التي قد تراها شر.... هي كلها لك.

کل شیء لکم. و أما أنتم فللمسيح و المسيح لله (اکو ۳ : ۲۲، ۲۳)



الماليك معمود

ولأن كل شئ حسن في وقته فهذا يعلمك أربعة أفعال:

- ١) ﴿ تِبل : الفيل كل شئ ... إقبل المرض ... التجربة ... الخسارة ... و قل خير .. خير .. كله خير ... صنع كل شئ حسناً ...
- ٢) (أشكر: أشكر على ما تراه حسن وما لا تراه حسن،... أشكر على كل شئ
   لأثه صنع الكل حسناً .... شاكرين كل حين على كل شيء في اسم ربنا يسوع المسيح لله و اللب (اف ٥: ٢٠)
- $\frac{\sqrt{60}}{100}$  بما أن كل شئ حسن فى وقته فافرح إذاً بكل شئ ... و الفرح يحتاج لتدرج ... فإقبل أولاً ثم أشكر ... والشكر سيصل بك حتماً للفرح.
- إنتظر: حتى تكتشف ما فى هذا الأمر من «حسن» ... وأصبر على ما فيه من «وجع» ... لأنه إلى انتهاء.

#### (٣) القاعدة الثالثة : لا تُغهم الأحداث بدول الأبدية

جعل الأبدية في قلبهم التي بلاها لا يدرك الإنسان العمل الذي يعمله الله من البداية إلى النهاية. ﴿ جَا ١٣] .

إن ملأ فكر الأبدية قلبك ستفهم كل ما يعمله الله.

التي بها يُفتح الكمبيوتر و تُعرف Password التي بها يُفتح الكمبيوتر و تُعرف أسراره ... هكذا لا تستطيع أن تدخل فكر الله وتعرف أسراره وخباياه بدون فكر الأبدية.

لأن كل تفكير الله من جهتنا هو كيف يُدخلنا الأبدية .. بسببها خلق العالم .. بسببها سمح بوجود الشر .. بسببها تجسد .. بسببها مات لأجلنا .. بسببها قام من الأموات .. بسببها صعد للسماء .. بسببها أرسل لنا روحه .. بسببها وضع لنا كنيسة .. بسببها يسمح بإضطهادات وآلام ... كل ما يعمله الله هو من أجل تمتعنا بالأبدية معه.

لو حفظت ... و تأملت ... و امتلأت ... بكلمة السر (الأُبرية ستدخل فكر الله ..  $^{\circ}$  د د

# المالانك محدثات

فيستريح قلبك و يفهم عقلك كل ما يعمله و كل ما يحدث...

و بدون كلمة السر هذه لن تفهم عمل الله من أوله لآخره ....

إن كلمة السر (الأُبرية تجيب على أشهر ثلاثة أسئلة يسألونها الملحدين و المتشككين و التائهين ...

# ١) (لسؤال (لأول: الماؤا الألم؟؟؟

#### طاذا يسمح الله المحب بوجي وألم في الدنيا؟؟؟؟؟

يداهمنا الوجع أحياناً فى تجارب أو ضيقات أو إضطهادات أو أمراض أو أحزان أو مشاكل أو حوادث...... طاذا؟؟؟؟ لن تجد الإجابة إلا فى كلمة السر «الأبدية» فبدون وجع لن تصل للسماء ... لأن الوجع هو الذى سيجعلك تُفكر فى السماء .. الوجع سيجعلك تتعلم التواضع .. الوجع سيجعلك تتعلم التواضع .. الوجع سيجعلك تتعلم الحكمة .. سيجعلك تشعر بآلام الناس فتشاركهم أوجاعهم .. و سيجعلك تفكر فى التوبة فتتطهر وتتنقى نفسك ...

الوجع هو باب السماء الذي بدونه لن يستطيع أحد أن يدخل.

لو لم تكن كلمة السر « الأبدية » محفوظة في قلبك فلن تفهم شيئاً ولن تصل اشئ مهما حاولت أو جاهدت.

#### أيوب

هو صاحب أكبر وأصعب تجربة في التاريخ ... و يَحْكِي لنا سفره ... قضية الألم؟؟

#### طاذا فعل الله هكذا بأيوب؟؟

لقد اجتهد أصدقاؤه الثلاثة لمعرفة السبب وأجمعوا على أنه بسبب خطيته فعل الله فيه ذلك .. أما أيوب فرأى أنه إنسان كامل وأبر من كل من على الأرض وأن الله قد ظلمه.

فجاء الصديق الشاب الرابع و غضب على الأصدقاء لأنهم لم يجدوا جواباً و ٤٨ النااللام المعالي

استذنبوا أيوب و غضب على أيوب لأنه خاصم الله. وقال لهم فلنسأل الله لماذا فعل ذلك؟

فأجابهم الله أنهم لم يكونوا موجودين حين خلق الكون و أن معرفتهم محدودة ولا يعرفون المستقبل و لا المواعيد ولهذا لا يمكنهم الحكم على ترتيبات الله ... فاعتذر أيوب عن كل ما تكلم به واتضع أمام الله...

لقد كان الوجع هو طريق أيوب الوحيد إلى الأبدية التى يتمتع بها منذ ٠٠٠ سنة و إلى الآن، و يشكر الله كل حين على أيام الألم و الأوجاع.

# ١) (لسؤال (لثاني: لماؤا الشر؟؟؟

طاذا ينرك الله الشرفي الدنيا؟؟

طاذا يسود الشر الأن؟؟

إن الله يكره الشر .. يكره الظلم، يكره القتل .. يكره الزنا و يكره الكذب،....

#### طاذا إذن ينرك الدنيا مليئة بالشرور؟ طاذا؟؟

لو حاولنا معرفة السبب بعيداً عن فكر الأبدية لن نجد أي تفسير ... لكن عندما نضع كلمة السر « الأبدية » وندخل إلى فكر المسيح سنجد أن له كل الحق... طاذا ؟ لأن وجود الشر في الدنيا يدفع الإنسان لأن يجاهد و أن يفعل أفضل ما عنده إن كان يريد التمتع بالأبدية ... بمعنى أن الأبدية إختيار حر ... و لكي تختار لابد أن يكون أمامك طريقين، أحدهما صحيح والآخر خطأ ... فلو لم يكن هناك طريق خطأ لما كانت هناك حرية و لا أبدية.

فإن اخترت خطأ يعطيك الله فرصة ثانية لتختار الصواب ... بل و فرصة ثالثة و رابعة و فرص أخرى لا تنتهي حتى آخر يوم في العمر على الأرض ...

قد جعلت قدامك الحياة و الموت البركة و اللعنة فاختر الحياة لكي تحيا انت و نسلك (تث ۳۰: ۱۹)

## المانانك محورها

#### طاذا الباب ضيف؟!

لأن هناك عتبة سفلية أسمها الخطية و عتبة علوية أسمها الوجع، لذلك فهو ضيق، فهو محاصر بالشر و الخطية و الألم ... و عليك أن تدخل منه لتصل إلى السماء.



#### طوبى للرجل الذي يحتمل التجربة

لانه اذا تزكي ينال اكليل الحياة الذي وعد به الرب للذين يحبونه (يع ١: ١٢)

كل من حولك يكذبون أما أنت فصادق و تكره الكذب .. كل من حولك يسرقون أما أنت فأمين .... و الشر أيضاً يجعلك تشتاق لحياة أفضل ليس فيها ألم و لا خطية ... فتشتاق للملكوت و الحياة للأبدية.

### ٣) (السؤال (الثالث: الماؤا (الموت؟؟؟

طاذا مُونَ؟؟ الله الذي خلقنا و جبنا طاذا مِيننا؟؟ ....

فى الحقيقة لن تجد إجابة على هذا التساؤل مهما فكرت أو أجتهدت وحدك ..!! لكن إدخِل كلمة السر ( الأبية ) ... ستكتشف أن الموت هو الجسر الأخير للعبور للأبدية.

لو كان الموت هو نهاية الإنسان لكانت الحياة غير مقنعة وغير مقبولة .. لكن الله الذي يحب البشر رأى ضرورة هذا الموت الجسدى من أجل القيامة الأفضل و الحياة الأبدية.

الراالة المحصورة المحادثة

ذهبت لأقدم العزاء فى شاب خادم وحيد والديه انتقل فى حادث أليم اثناء خدمته الكنسية ... و كنت أقول لنفسي ماذا يمكنني أن أقول لوالديه؟؟

ففوجئت بوالدين قديسين يقولان بنفس واحدة : لقد وصل السماء ... أ ألم يعطنا الله إياه لنعده للسماء ... ها قد قبله سريعاً ... واختصر طريقه للملكهت؛((

# (٤) (القاعرة (الرابعة: الألبرية في قلبهم

هل بنُحنم على أن أننظر حنى أدخل السماء لكي أفهم؟؟؟؟

فيجيبك الله: لا ... لن أنتظر حتى تأتي عندي و أشرح لك فتظل تائهاً حزيناً أو غاضباً طوال حياتك على الأرض، بل سأضع الأبدية في قلبك من الآن و أنت على الأرض....

سر الحياة الأبدية مغروس فى الإنسان منذ طفولته .. من لحظة ميلاده ... فكل إنسان لديه غريزه أو إحساس داخلي أنه سيعيش إلى الأبد ... إن فكرة الخلود موجوده من قديم الزمان أيام الفراعنة قبل الإعلان المكتوب فى كلمة الله، لكن الله هو الذي وضعها من بداية الخليقة.

حتى أن كل ما تتمناه على الأرض تناله في الحياة الأبدية .. الفرح الذي تتمناه على الأرض تناله في الأبدية و البر الذي تشتهيه هنا تناله هناك...

الأبدية ليست لحظة تنتظرها بعد الموت لكنها خبرة تتذوقها من الآن...

لم يقل جعل الأبدية هي الحل بل جعل الأبدية في قلبهم ..!

داود النبي يقول: لأنك لن تترك نفسي في الهاوية و لا تدع قدوسك يرى فساداً راع ٢٠ : ٢٧)

كيف عرفت با داود أنك لن نرى فساداً؟؟؟



الماليك معرور

أن البذره شرح ذلك معلمنا بولس فى رسالته ... (اكو 10: ٣٥ ـ٣٧) أن البذره عندما تدفن وتموت فى الأرض تخرج منها شجرة كبيرة .. فالطبيعة أيضاً تشرح فكرة القيامة والأبدية.

أذكر خادمة أمينة أصيبت بمرض فى الأعصاب أقعدها تماماً عن الحركة ... و لكنها ظلت تخدم المرضى برسائل معزية عبر التليفون المحمول ... ثم بكتابات و منشورات مفرحة ... و أخيراً كتبت كتابها الأخير و تعزيات السماء ) ... و بمجرد دخول الكتاب المطبعة دخلت هي الإنعاش لتفارق الأرض و تدخل الأبدية ... التى طالما تذوقتها و اشتاقت إليها طويلاً.

#### اذن أُدْخل قلبك.... واسأله؟!:

القديس أغسطينوس يقول: كنت قريباً مني جداً يا رب .. كنت داخلي وكنت أبحث عنك خارجي .. وأخيراً وجدتك عميقاً أعمق من أعماقي.

الكلمة قريبة منك في فمك و في قلبك أي كلمة الايمان التي نكرز بها (رو ١٠ مر) الكلمة قريبة منك في الخلوة ... في التأملات ... و ابحث عن الحقيقة داخل قلبك ...

قلب الحكيم يعرف الوقت و الحكم (جا ٨ : ٥)

#### إسأل قلبك : طاذا سمح الله لى بذلك؟

ستجده يجيبك: لأنك تخطئ والله يريدك أن تتوب، أو لأنك تحتاج أن تصلي أكثر، أو لأنك تحتاج مزيداً من الصبر و التواضع و المحبة ... في النهاية الإجابة تكمن في الإعداد و الاستعداد للأبدية.

لال من احتمل الأتعاب من أجل محبتك يجرك واخلها حتى تصير له الشرائر ينابيع أفراح مملوءة حلاوة ولزة والشتياق للنظر اليك. الشيغ الروحاني

ار الاستراد الاستراد المالالم المحمول

# ربي يسوع

ربي يسوع ... الأيام تمضي بطنيئة ... وساعات الألم ثقيلة ... وأنت تدعوني لأبدية لا زمن فيها ... فأعِني واسْنِدَنِي كي أستطيع أن أتحرر من ثقل هذه اللحظة ...

ربي الغالي .... كم كانت آلام صليبك ثقيلة والدقائق مزعجة ... ولكنك كنت تنظر الأبدية ... وترى كم تكسب من نفوس أولادك بهذا الألم ... إفتح عيني أنا أيضاً لأرى ما لا يُرى ...

إكشف لي مجد أبديتك حتى أحبك أكثر واحتمل كل ألم معك بفرح ...

ربي الحبيب ... أنا أعرف أنك لا تُخطئ ... و لكني أسألك الإستنارة و الفهم ... إحسبني مع القديسين الذين تألموا معك وشاركوك صليبك ... امنحني عقلاً مستنيراً يصبر و ينتصر على الألم بوعودك ... ويتعزى و يتزكى في الضيق بوجودك ...

أحبك يا رب ... أحبك حتى لو تألمت أو تعذبت لأنها أيام تمضي ... وأنتظر أن أراك إلى الأبد بلا عائق و لا وجع.







ُ في يوم الخير كن بخير و <u>في يوم الشر</u> اعتبر ان الله جعل هذا مع ذاك لكيلا يجد الانسان شيئا بعده (جا ۷ : ۱۶)

لقد أعطانا الله يوم شر (أليم) مع يوم خير (نعيم) حتى نظل العمر كله نناجيه و نناديه قائلين: يا رب ..

نشكره على كل حال ... نشكره على الخير و النعم و نتعلم من أيام الشر و الألم فنشكره ... فقد مزج هذا مع ذاك من أجل أن يكون الله الكل في الكل ..

# ١) في يوم (لخير لان بخير:

#### تعنى أولاً : أشكر على الخير :

تُعلمنا الكنيسة كل يوم و كل ساعة أن نصلى قائلين: فلنشكر صانع الخيرات ... كم من خيرات فى حياتنا لم نشكر الله عليها كما يجب ... أما حين يُنْتَقص هذا الخير نبكي و نشتكى حسرةً على خير فقدناه ... نحن لم نشبع بخيرات الله لأننا لم نشكره عليها ... شاكرين كل حين على كل شيء في اسم ربنا يسوع المسيح لله والاب (اف ٥: ٢٠)

#### <u>ثانباً : توقع الخبر :</u>

هناك من يعيش و هو يتوقع الشر دائماً و هو بهذا لا يعيش ... و هناك من لا يتذوق جمال اللحظات الحلوة بسبب قلقه على المستقبل أو حزنه على الماضي ... من أجل هذا علمنا المسيح لا تعتموا للغد (مت ٦: ٣٤) في يوم الخير توقع الخير ... من صانع الخير.



الاللائدة معمودة المالانك

#### ثَالثاً : إخرح بالخير :

الله الحي الذي يمنحنا كل شيء بغني للتمتع (اتي ٦: ١٧) ...

إن عدو الخير ينزع منا أحياناً ذلك الفرح البسيط بعطايا الله إما عن طريق الطمع أو الغيرة أو المشغولية ... لكن يليق بنا في يوم الخير أن نبتسم و أن نفرح ... بصانع الخير. افرحوا في الرب كل حين و اقول ايضا افرحوا (في ٤: ٤)

#### رابعاً : اعمل الخير :

لكي تكون بخير لابد أن تعمل الخير ... إخدم الناس ... ساعد المتألمين و الفقراء و المظلومين و المحزونين و الذين ليس لهم أحد يذكر هم ... كل خير يصنعه الإنسان في حياته يتحول إلى كنز سماوي ينتظره ... لأن الله يحضر كل عمل إلى الدينونة على كل خفي إن كان خيراً أو شراً (جا ١٢ : ١٤)

### ١) في يوم (لشر إعتبر:

بمعنى كيف نفكر عندها يأنيك يوم صعب أو يوم شر؟؟ و ما هي الاعتبارات التي نشغلك في ذلك الوقت؟

تؤثر طريقة تفكير الإنسان على تصرفاته وقت الأزمة ... فلو فكر بطريقة سليمة و هادئة سوف يستفيد و يتعلم من يوم الشر .. أما لو فكر بطريقة خاطئة ستتفاقم الأزمة ويتدهور الوضع أكثر.

إذن ليست الأزمة في ذاتها هي أساس الشر لكن النظرة إليها و الإعتبارات التي يأخذها الإنسان منها هي الفيصل. إما ترفعه فيقترب من الله أكثر و يكسب روحياً أكثر ... أو تجعله ينظر إليها بتشاؤم و خوف و يأس فيخسر نفسياً و روحياً ...

نجح أيوب الصديق فى أن يأخذ عِبرة من يوم الشر فى بداية التجربة المرة و قال مقولته التاريخية لتكون عبرة للأجيال: عريانا خرجت من بطن أمي و عرياناً أعود إلى هناك الرب أعطى و الرب أخذ فليكن إسم الرب مباركاً (اي ١ : ٢١)

( 00 ( 00 ( 00

المانان معرسي

أألخير نقبل من عند الله و الشر لا نقبل (اي ٢ : ١٠)

لكن لم يستمر أيوب في التفكير بهذه القوة وبدأ يفكر....

طاذا فعل الله بي ذلك؟

ألا يوجد غيري يسنحق هذا العقاب؟؟

ماذا فعلت ليحدث في كل ذلك؟

تعالوا إذا سوياً نبحث كيف يجب أن نفكر في يوم الشر ... و ما هي الإعتبارات أو العِبَر التي نأخذها في مثل هذه الأوقات.

#### (١) الإعتبار الأول : اعتبر لبوم الخير

مهما كانت الأزمة ثقيلة و اليوم صعب فلابد أن تنتهي إن آجلاً أو عاجلاً ... و لو لم تنتهي هنا على الأرض خلال أيام أو سنين، ستنتهي بكل تأكيد في الأبدية التي ليس فيها شر أو ظلم أو مرض.

لكل شيء زمان ولكل أمر تحت السماوات وقت... للبكاء وقت و للضحك وقت للنوح وقت و للرقص وقت (جا ٣ : ١، ٤)

أول إعتبار روحي منطقي يسندك في يوم الضيق هو أن يوم الشر هذا سيمضي .. لابد له أن يمضى .. و ستأتي بعده أيام أُخر تحمل كل الخير ... حاول في يوم الشر أن تتذكر أيام الخير الأولى ... و أن تنتظر أيام خير آتيه ... فلا تركز كثيراً على يوم الشر ...

ستقول: هناك أناس لا يتركهم الشر ... من تجربة مرة إلى تجربة أكثر مرارة.

سأقول لك: نعم ... لكن ما زال هناك يوم ثان ليس فى هذا العالم ... يوم طويل جداً إسمه الأبدية ... سيكون فيه الفرح الدائم ... لو أن الإنسان لم يرتاح تماماً فى الدنيا لكنه سيرتاح حتماً فى السماء.

في مثل الغني ولعازر: طلب الغنى من إبراهيم أن يرسل له لعازر ليبل طرف أصبعه و يبرد لسانه لأنه معذب ... (لو ١٦: ٢٤)

**6**7 √8

المالالالم محمود

فقال ابراهيم يا ابني اذكر انك استوفيت خيراتك في حياتك و كذلك لعازر البلايا و الان هو يتعزى و انت تتعذب (لو ١٦: ٢٥)

أستوفى لعازر البلايا: كان لعازر مريضاً وفقيراً ومطروحاً والكلاب تلحس قروحه ... و لكن كل شئ انتهى و هو الآن يتعزى و يهنأ بالأبدية.

في الأبدية قيل للغني ... أنت استوفيت خيراتك فى حياتك على الأرض ... كلمة مُرْعِبَة ولكنها تقال لمن لا يشكر ... و لمن لا يشعر بآلام الناس من حوله ... و لمن لا يعطى الفقراء و لا يرحم المساكين.

إعلم أن الله الذي سمح لك بشدة سيعود سريعاً ليرحمك و يحتضنك و يُفرحك ....

لحيظة تركتك و بمراحم عظيمة ساجمعك. بفيضان الغضب حجبت وجعي عنك لحظة و باحسان ابدي ارحمك قال وليك الرب (اش ٥٤: V ،  $\Lambda$  )

إن يتركك الله و يحجب وجهه عنك مرة ، تذكر أنه يفيض عليك بحنانه و رحمته مرات و مرات ... فبعد أيام الحزن لابد أن تأتي أيام الفرح ... بعد يوم الجمعة لابد أن يأتى يوم الأحد ... بعد الصليب هناك قيامة ... و هذه القاعدة لن تُكْسَر ولن تتغير أبداً.

هناك تعبيرات تُهون عليك الأزمة ....

منها: كله للخير ... هتتحل ... سيأتي يوم خير ... هير فعها ربنا ...

لأنه هو يجرم و يعصب يسحق و يداه تشفيان (اي ١٨: ٥٠) فبعد الأزمات هناك بركات ... و ليس هناك ضيقة إلا و يعقبها مجد.

إذاً في يوم الخير إفرح و في يوم الشر إنتظر الفرح الآتي مع الخير الآتي ...

لأن كل الاشياء تعمل معا للخير للذين يحبون الله الذين هم مدعوون حسب قصده رو ۸: ۲۸)



# الماليك معرون

'' و عندما تعتاد الفرح لن تستسلم للحزن و الإكتئاب في يوم الضيق ... مكتئبين في كل شيء لكن غير متضايقين (اكو ك : ٨)

#### (٢) الإعتبار الثاني : اعتبر لخكرة الأبدية

إن كل الأيام الصعبة التي تمر بك لها غرض أساسي و هو أن تستعد و تعتبر للأبدية الهدف من يوم الشر الذي يأتي بسماح من الله هو أن تقول له: يكفي هذا يا رب ... أريد أن أرتاح ... أريد حياة أخرى أفضل ليس فيها ألم ولا وجع ولا خسارة .... فيرد المسيح: نعم .. هذا ما كنت انتظره منك أن تشتاق و أن تستعد و أن تنتظر الحياة الأبدية.

إن أعطتك الحياة الكثير من المكاسب المادية و المتع الأرضية فلابد أن يزداد تمسكك بهذه الحياة ... لكن عندما تخسر في الدنيا على الأرض سوف تزهد الدنيا و لا تنشغل بها كثيراً.

سفر أيوب ذكر بالأرقام ممتلكاته التي خسرها فى التجربة و أنها تضاعفت بعد التجربة... ما عدا الأولاد (سبعة فقط) ... لماذا لم يُنجِب ضعف العدد مثل الممتلكات؟ لأن أولاده الأولين محفوظون فى السماء ... فأيوب أنجب أربعة عشر إبناً ... سبعة قبل التجربة، وسبعة بعد التجربة... ... سبعة سبقوا للأبدية و سبعة يلحقون بهم ... و اليوم يجتمعون كلهم فى الفردوس.

يقصد الوحي بذلك أن الممتلكات الأرضية تُفقد ... أما النفوس فلا نخسرها أبداً بالتجارب لكنها محفوظة في السماء ... فهم يسبقونا للسماء و نحن سنلحق بهم لكننا لا نخسرهم... لهذا قال بولس الرسول: لأن لي الحياة هي المسيح و الموت هو ربح (في ا: ٢١)

إرفع عينيك سريعاً لترى السماء... كثير من الأحباء موجودون هناك و أنت أيضاً مصيرك إلى هناك ... حيث يجتمع كل الأحباء في لقاء أبدي مع المسيح ...



الماليك معملا

و سيمسح الله كل دمعة من عيونهم و الموت لا يكون فيما بعد و للمسيكون حزن و لا صماح و للمور الأولى قد مضت (رؤ ٢١: ٤) إن كان يوم الشر هو يوم الخسارة ... لا تحزن .. بل إفرح ... و قل لنفسك: يا نفسي لم تخسري شيئاً ما دمت مع المسيح ... بل بالفعل قد كسبتِ يا نفسي خطوة للأمام نحو الأبدية.

#### (٣) الإعتبار الثالث : إعتبر لأبام الخطبة

عندما تأتي الآلام و الضيقات شديدة يجب أن يكون أول رد فعل للإنسان المتضع هو أن يقول: أنا أستدق ذلك، بل أستدق أكثر من ذلك ... أشكر الله على رحمته لأنه سمح لى بذلك فقط...

إن إعتبرت في يوم الشر لماضيك وما فعلته فهذا سيجعلك تتقبل التجربة و تحتملها بشكر و يقودك هذا إلى التوبة و ذلك يعجب ربنا جداً فيعزيك أكثر ... لأن غرض ربنا من التجارب هو التوبة و الإنسحاق.

و كان حاضراً في ذلك الوقت قوم يخبرونه عن الجليليين الذين خلط بيلاطس دمهم بذبائحهم. فاجاب يسوع و قال لهم أتظنون أن هؤلاء الجليليين كانوا خطاة أكثر من كل الجليليين لأنهم كابدوا مثل هذا. كلا أقول لكم بل إن لم تتوبوا فجميعكم كذلك تعلكون. (لو ١٣: ١-٣)

إذاً إستفد من الأحداث و الضيقات و الآلام تستفيق من غفلتك فتتوب عن خطيتك و تكون مستعداً لأبديتك ...

فعندما يأتى عليك يوم صعب لا تعترض ولا تتساءل ... طاذا؟؟؟

بِلْ قُلْ: أنا أستحق أكثر من هذا ...

المخلع الذي شفاه السيد المسيح بعد ٣٨ سنة قال له: لا تعود تخطئ لئلا يكون لك أشر ...

وكأن المرض هو الذي يمنعه عن فعل الخطية، وكذلك كان تأديباً له على خطية

الماليك معادا الألم

قديمة ... فلا تعود تخطئ لكى لا تهلك.

إذاً فى يوم الشر إعتبر لخطاياك، ليس لكي تكتئب لكن تصرخ إلى الله قائلاً: أشكرك يا رب .. سامحنى يا إلهى .. أنا أستحق فعلاً تلك الشدة ... إنى أقبل من يدَّك كل شئ ... أعنى و هوِّن علىَّ الأمر يا مخلصى ...

#### (٤) الإعتبار الرابع : اعتبر للتواضع

أفضل رد فعل ربنا ينتظره من الإنسان في التجربة هو أن يضع رأسه في الأرض مُتضعاً و يقول... يا رب إرحمني أنا الخاطي فأكثر شخص يتعاطف معه الله هو المتواضع ... لكن ما زال أغلبنا في الحقيقة يعاني من ذات و كبرياء و عزة نفس، و بالتالى نعترض و نتذمر و نتحسر في وقت التجربة ... و قد يكون هذا سبباً لطول التجربة.

قال داود النبي: فخير لي إني تذللت لكي أتعلم فرائضك (مز ١١٩: ٧١)

أي أن الذل الذي سمحت لي به هو خير لأنه يعلمنى وصاياك ... و عندما شُتم قال: لعل الرب ينظر الى مذلتي و يكافئني الرب خيراً عوض مسبته بعذا اليوم (اصم ١٦) و عاد داود فعلاً بعد أيام الى قصره.

فتواضعوا تحت يد الله القوية لكي يرفعكم في حينه (ابط 0: 7) أحياناً نشعر أن يد الله قد ثقلت علينا جداً ... فالأفضل لنا أن نعتبر لحقيقة التواضع اللازومة للخلاص من التجربة و الضرورية للنجاة من الشر.

#### (ه) الإعتبار الخامس : إعتبر للصلاة

تختلف ردود أفعال الناس في التجارب...

چ فبعضهم يكتم الضيق بداخله فيصاب باكتئاب.

چه و البعض الآخر يبحث عمن يشتكي له ويحكي معه، ولكن الناس لا تريح كما



المنااللا المحالية

قال أيوب... معزون متعبون كلكم (اي ١٦: ٢) فلن يجد من الناس سوى التوبيخ و اللوم و العزاء المتعب و كل الغم ...

ه لكن رد الفعل الأمثل هو الصلاة ... إعلم أنه لا يوجد حل في وقت الشر غير الصلاة.

أيها الرب القدير إله إسرائيل قد صَرَختُ إليك النفس في المضايق و الروح في الكروب ربا ٣ : ١)

لماذا أنت منحنية يا نفسي؟ ولماذا تئنين فيَّ؟ ارتجي الله، لأني بعد أحمده لأجل خلاص وجعه (مز ٤٢ : ٥)

لن تستطيع أن تسندك نفسك في الأحزان ولا الناس تقدر أن تسندك ... الوحيد القادر أن يسندك و يعضدك و يعزيك هو الله.

هناك من يترك الله في الصلاة و يجلس مع نفسه فيخرج أكثر تعباً ... و هناك من يترك نفسه في الصلاة و يجلس مع الله فيخرج أكثر سلاماً.

#### (1) الإعتبار السادس : اعتبر لألام السيد المسيح

هل تدرى أن السيد المسيح له المجد قد ذاق الألم مثلك بل و أكثر منك كثيراً جداً!؟ إذاً لا تقل أن الله لا يشعر بي ... لأن المسيح ذاق كل أنواع و أقصى درجات الآلام ... ذاق الخيانة و الظلم و القسوة و الوجع الجسدي و الألم النفسي...

إن التيارات الإلحادية تتساءل: لو كان ربنا طيب طاذا كل هذه الآلام والضيفات والنجارب في الدنبا؟؟؟

و أفضل إجابة عليها هى: أن إلهنا الطيب و إن لم يقل لنا لماذا يفعل ذلك بنا و هو اتى بنفسه إلينا على الأرض و تألم و أهين أكثر منا جميعاً ... فهو ليس إله يسكن السماء فى علاه تاركاً البشر يتعذبون على الأرض إنما هو إله تجسد و تأنس يشاركنا آلامنا و ضيقاتنا ...

### المالان موسالانا

أ تستطيعان أن تشربا الكاس التي أشربها أنا و أن تصطبغا بالصبغة التي أصطبغ بها أنا (مر ۱۰ : ۳۸)

و كأنه يقول: أنا لا أسمح لك بشئ (وحش) يا حبيبي بل ما اخترته أنا لنفسي جيبتلك منه ....

في يوم الشر إعتبر للصليب ... وهذا الفكر مريح ... لأنك حتى لو لم تجد إجابة منطقية لسؤالك عن حتمية وجود الألم؟؟

ستجد تلك الإجابة المريحة من المصلوب: أنا معك .. أنا أشعر بك.

القديس بولس الرسول: انشغل جداً بالصليب .... فكان كلما يُضرب أو يُهان تأتيه فكرة مريحة ... و هي أن الذي يُضرب الآن هو المسيح الذي بداخله، لدرجة أنه في فيلبي كان يمكن أن يُنقذ نفسه من الجلد لو قال أنه روماني لكنه و لئلا يُظن أنه يهرب من الألم لم يقل ذلك إلا بعد أن جُلد ، وقال أيضاً: في ما بعد لا يجلب احد على اتعابا لانى حامل في جسدي سمات الرب يسوع (غل ٢ : ١٧)

حينما أنا أتعذب ... فحينئذ أنا أشعر بآلامه ... وهو يشعر بآلامي ... فالآلام تقربنا من الله وتشبعنا به أكثر.

#### (٧) الإعتبار السابع : إعتبر لألام الناس

لو ركزت على مشكلتك و تجربتك أنت فقط قد يزداد ضيقك و ألمك، لكن عندما ترى آلام الآخرين و تجاربهم سيهون عليك ضيقك ...

إن ما تتألم به هو فائدة للآخرين ... فما تتألم به هو رصيد لك وللآخرين أيضاً... الذي يعزينا في كل ضيقة الذي يعزينا في كل ضيقة بالتعزية التى نتعزى نحن بعا من الله (آكو ا : ٤)

حين يشترك الإنسان في آلام الآخرين ... ينسي ألمه ...

و حين يحمل معهم أحزانهم يخف حزنه ...

و حين ينشغل بمشاكلهم و أحمالهم ... يهون حمله ... و تصغر مشكلته.

احملوا بعضكم أثقال بعض، و هكذا تمموا ناموس المسيح (غل ٦: ٢)



المالالم المحالي

فلا تحول يوم الشر إلى يوم حزن و غم بل أفرح مع الله وبه .... هذه الإعتبارات ترفعك في ضيقتك.

في **يوم الشر اعتبر ...** ليوم الخير للأبدية للتواضع للحلاة للتواضع للألام الناس للآلام الناس

إلهي الحبيب

إلهي الحبيب .... أنا أخاف حقاً من التعب ... و أخاف من الألم ... و أخاف جداً من الموت و المجهول ...

هذا الخوف يعذبني ... و يحرمني منك ... و يجعلني بلا ثمر ...

بسبب هذا الخوف ... لا أستطيع أن أحتمل من حولي ... ولا أستطيع أن أحب كل الناس

بسبب هذا الخوف ... أبحث دائماً عن كرامتي و مكانتي بسبب هذا الخوف ... قد أنكرك بتصرفاتي و ضعفي

إلهي الحبيب .. حررني من هذا الخوف ... كي أقبل أن أقع على الأرض و أمت. ساعدني أن أغلب هذا القلق و أن أحب التعب معك و لأجلك قويني لأنشغل بوصيتك و أنسى شهواتي و طموحاتي الأرضية اشفيني من كبريائي الذي يحرمني من الموت معك و يجعلني وحيداً بائساً إلى الأبد

إلهي الحبيب .... هبني أن أموت معك لكي أقوم معك إلى الأبد و أن أتألم معك لكي أتمجد أيضاً معك

و أن أحيا لك و للآخرين كي تعطيني أمجادك السماوية و حياتك الأبدية.





لأنه من يعرف ما هو خير للانسان في الحياة، مدة أيام حياة باطله التي يقضيها كالظل؟ لأنه من يُخبر الإنسان بما يكون بعده تحت الشمس؟ (جا ٦ : ١٢)

لا يستطيع أحد أن يعرف ما هي مصلحة الإنسان طوال فترة حياته على الأرض، التي يقضيها كالظل ... لأن من يُخبر الإنسان بما يكون بعده .... فلو عرف الإنسان كيف تكون الحياة بعده أو ما سيحدث بعد حياته .. لربما اختلفت أشياء كثيرة في حياته وتصرفاته ... بمعنى أنك لو رأيت الدنيا بعد مائة عام ستجد أن معظم الذي تعبت في بنائه قد هُدم، و أن كل خيالاتك و أفكارك و توقعاتك عن المستقبل كانت خاطئة .....

كثير منا يظن فى نفسه أنه يعرف كل شئ ويفهم كل شئ و بالتالى يتصرف بناء على فهمه ومعرفته ... لكن معلمنا بولس بحكمته قال: فإننا ننظر الآن في مرآة، في لغز لكن حينئذ وجهاً لوجه الآن أعرف بعض المعرفة، لكن حينئذ سأعرف كما عرفت (اكو ١٣ : ١٢) بمعنى أن ما نعرفه قليل جداً مما ينبغي أن نعرفه.

## (١) من يعرف (المكسب من الخسارة:

نحن عادة نحتسب ربح الأموال مكسباً وفقدها خسارة، ... و نعتبر الحادثة خسارة و السجن خسارة و فقد عملِ ما خسارة ...

لكن مع الأيام يمكن أن نعود ونتساءل ...

هل ما رجناه من مال أو نقلبناه من مناصب مرموقة كان مكسباً حقيقياً أم خسارة؟؟

و إن كنا قد حققنا المكاسب فهل خسرنا بسببها أشياء أُخَر ربِما كانت هي الأجدى و



# Dog Spilist

### هي الأنفى؟؟ فكيف تحسبها وكيف لنا أن نعرف ما هو خير للإنسان؟؟

شاول الملك : عندما نُصِّبَ ملكاً اعتبر ذلك مكسباً ما بعده مكسب ...

فهذا الفلاح البسيط الذى خرج من سبط بنيامين أصبح ملكاً لإسرائيل و أول ملك في تاريخ شعب اسرائيل ... يا له من مجد عظيم ....

لكن عندما نتأمل نهاية حياته ... سنجد شاول و قد هلك بعيداً عن الله ... و قَتَل شاول كهنة الله بسبب عداوته مع داود...

و كاد شاول أن يقتل ابنه بسبب الغضب أوالغيظ الذي تملك عليه ...

فلو سألت شاول اليوم وهو في الجحيم ... عندها نُصِبتَ ملكاً يا شاول أكان هذا مكسياً أم خسارةً؟؟؟

ربما يقول: لا أعرف .... كنت أظنه مكسباً لكنى فى الحقيقة قد خسرت تماماً ... يا ليتني ظللت فلاحاً ساذجاً كما كنت فى بداية حياتي ... أحترم صموئيل وأخاف منه كما أخاف من الله ... فربما كنت ربحت و وصلت لنهاية أفضل.

أخاب الملك : فرح جداً يوم أن أخذ حقل نابوت اليزرعيلي نهباً واعتبر ذلك مكسباً ... لكن هل كان حقاً هذا الحقل مكسباً أم خسارةً لأخاب؟؟

فى الحقيقة كان هذا الحقل هو أكبر خسارة لأخاب، لأن إيليا أتاه وقال له: هل قتلت وورثت؟؟ ما فعلته بنابوت يُفعل بك وبأولادك ... فكانت أكبر خسارة فى عمره... من يعرف ما هو خير للانسان؟؟؟

أحياناً يسعى الإنسان لشئ قد يظنه مكسباً فيجده خسارة أو يتضايق لفقده شئ هام فيكون أحلى و أفضل ما حدث له في حياته ... من بعرف؟!

سليمان الحكيم يُعلمنا أن نغير طريقة تفكيرنا ونظرتنا للأمور ...

فتستوقف نفسك وأنت فرح جداً وتقول: من بعرف....؟

وتستوقف نفسك وأنت حزين وتقول: من بعرف...؟



الماليك معالمات

انت لا تستطيع أن تحسم الأمر ... فما تظنه اليوم ربحاً أو فرحاً و ما قد تراه غداً خسارةً أو حزناً ... هل سيظل كذلك أم ١؟؟ من يعلم .. ؟؟

# يوسف : لما بيعَ كعبد، هل كان ذلك مكسباً أم خسارة؟؟؟

إن بَيْع يوسف كعبد كان أكبر خسارة ليعقوب وليوسف نفسه فهو ابن راحيل المحبوبة ... و أصبح يوسف عبداً مهاناً ... سُجن وطالت مدة سجنه ... خسارة وراء خسارة ...

لكن بعد مرور السنين و اكتشاف خطة ربنا له ... أيقن يوسف أن ما ظنه هو و يعقوب خسارة كان أكبر مكسب هو الربح و الأيام الصعبة التى عاشاها كانت للفرح.

فعندما تربح مكسباً كبيراً قل: أشكرك يا رب ... ولكن لا تفرح بما كسبت بل أفرح بعمل ربنا.

وعندما تخسر شيئاً تحدى حزنك و قل: أشكرك يا رب ... لعل لك في تلك الخسارة مكسباً ..!! والأيام ستثبت لك ذلك.

### (١) من يعرف (الخير من الشر:

ننظر أحياناً لبعض الأشياء أنها خير فنجدها شراً وأشياء أخرى نظنها شراً فإذ بها تحقق لنا كل الخير ...

أيوب قال لزوجته: تتكلمين كلاماً كإحدى الجاهلات! أالخير نقبل من عند الله، و الشر لا نقبل ؟ (اي ٢ : ١٠)

لقد اعتبر أيوب تجربة خسارة أولاده وغناه ومرضه شراً ... إنما بعد مرور الأيام و رجوع ضعف ثروته له بالإضافة إلى شفائه من مرضه وتعزيته إعتبرها خيراً جزيلاً، وبسبب هذه التجربة زال عنه كبرياؤه و وصل السماء هو و أولاده... إذا فالتجربة كانت لهم خيراً و أي خير ..!!



المالالله المحاص

فهل تحسب إضطهاد الكنيسة خيراً أم شراً؟؟ هل تجد الأمراض و الآلام في حياننا خيراً أم شراً؟؟ و هل نرى الوحدة ... أو الإعاقة ... أو الظلم ... خيراً أم شراً؟؟؟ من يعرف؟؟

### (٢) من يعرف (المستقبل:

قد نعرف أمساً واليوم ... لكننا لا نعرف كل الحقيقة حتى فيما يخص اليوم وأمسه ... وبالتأكيد نحن لا نعرف شيئاً عن الغد ....

إن معرفتنا محدودة ... فما وراء الأحداث غير مكشوف أمام أعيننا و لذلك نرى الصورة غير واضحة لنا... فنحن لا نعرف ما خلفها من تدبير و حكمة ...

لست تعلم أنت الآن ما أنا أصنع و لكنك ستفهم فيما بعد (يو ١٣ : ٧)

يقيناً سنعرف فيما بعد ... لكن تُرى متى يكون هذا الـ... فيما بعد ... هل بعد سنة أم بعد عشر سنوات حينئذ . . بعد نهاية العمر؟!

الآن أعرف بعض المعرفة لكن حينئذ سأُغرف كما عُرفت (اكو ١٣: ١٢)

بطرس الرسول: تضايق جداً لأنه قضى ليلة كاملة فى الصيد و لم يُمسك سمكة واحدة.... لكن يسوع دخل سفينته و صار يُعلم الجموع منها و لعله كان مكتئباً وحزيناً ...

لكن من كان يدري أن هذا اليوم الكئيب الذي شعر فيه بالفشل ... سيصبح أحلى و أغلى و أهم يوم في عمره بعد أن جعله فيه صياداً للناس ...?!

كل الأشياء تعمل معاً للخير للذين يحبون الله، الذين هم مدعوون حسب قصده (رو ۸ : ۲۸)

لا توجد صدفةً فى حياتك ... كل شئ محسوب ... ولدت مسيحياً ... ليس بالصدفة، بل أنت مدعو حسب قصده ... مررت بمراحل فشل و خسارة، ... ليس صدفة ...

المالانك معروب

### من يعرف ما هو خير للإنسان؟! أو من يدرك كيف يأني هذا الخير؟!

لكنك لابد أن تثق أن غداً لك وليس عليك .... حتى لو تعثرت ... وتعبت كثيراً ... انتظر الرب ... انتظر الخير

# (٤) من يعرف خفايا (لقلوب و (لأسرار:

قد تظن شخصاً ما شريراً و يتسبب لك فى أتعاب كثيرة، وقد تتمنى له الشر فى لحظة ضعف أو تصلى أن يُبعده الله عن طريقك... لكن من يعرف الأسرار؟! من يعرف ما فى القلب؟! ربما تكشف لك الأيام أن هذا الشخص الذى ظننته كارهاً لك هو فى الحقيقة يحبك... و آخر تظنه يحبك فيكشف لك الغد أنه يكرهك ويتمنى لك الشر....

أنت لا تستطيع أن تحكم على أحد حكماً صائباً تماماً لأنك لا تعرف الأسرار .... وقد لا تعرف حتى أن تحكم على نفسك؟! ....

> لا تحكموا حسب الظاهر بل احكموا حكماً عادلاً (يو ٧: ٢٤) أمينة هي جروم المحب، و غاشةُ هي قبلات العدو (أم ٢٧ : ٦)

# (٥) من يعرف مستواك الروحي :

ربما تظن نفسك أنه لا يوجد فى الكون مثلك وأنك تقدم خدمات لله لا يستطيع أحد أن يقدمها مثلك ... لكن الله العارف بكل شئ قادر أن يكشف لك مستواك الروحى الحقيقى ... بالتجربة و أيام الشر

لأنك تقول: إني أنا غني و قد استغنيت، و لا حاجة لي إلى شيء، و لست تعلم أنك أنت الشقي و البئس و فقير و أعمى و عريان (رؤ ٣: ١٧)



المالية المركز ا

من يعرف؟! مع أن هذا الأسقف ... الذي أرسلت له هذه الرسالة كان تلكم والمسلكة كان تتميذاً ليوحنا الحبيب، بل لُقِب أيضاً ملاكاً (6 ٣ : 15) إلا أنه لا يعرف حقيقة نفسه ..... فهو يرى نفسه مليئاً بالفضائل لكن الله يراه غير ذلك ... و على النقيض .... نجد العشار الذي يرى نفسه رديئاً و خاطئاً جداً فلا يستطيع حتى أن يرفع نظره للسماء، لكن الله يراه مبرراً ....

#### من يعرف المقاييس والموازين؟؟ من يعرف حكم ربنا؟؟

إن كنت لا تعرف الأسرار و لا تعرف الموازيين ولا تعرف مستواك الحقيقي، إذاً دع حياتك في يد الله فهو الوحيد الذي يعرف المعرفة الكاملة ... لأنه إن لامتنا قلوبنا فالله أعظم من قلوبنا، ويعلم كل شيء (ايو ٣: ٢٠)

الله هو فاحص القلوب، و هو الذي يعرف كيف يدبر لك حياتك التدبير السليم ... إقبل منه ما يفعله بحياتك و لا تظن في نفسك أنك أحكم من الله و أنك تعرف أكثر منه .... ثق أن الله يحبك جداً و أن ما يفعله هو أفضل ما يكون لك حتى لو كان غير ذلك ظاهرياً.

# (٦) من يعرف (الأسباب ... والروافع:

أيوب في تجربته حَكَم عليه الأصدقاء أن شره هو السبب في ذلك ... لكن من منهم كان يعرف الحقيقة؟!!

إن رأيت أحداً مجرباً لا تحكم عليه أنه شرير ويستحق الألم لأنك لا تعرف ما هي الأسباب التي جعلته يتعرض لذلك ... من يعرف من سيسبق مَنْ إلى السماء؟!

قال لهم يسوع: الحق اقول لكم إن العشارين و الزواني يسبقونكم إلى ملكوت الله (مت ٢١: ٣١)

طاذا سارت الجموع وراء المسيح؟؟ . . . .



المالال معادا الألام

'' أجابهم يسوع و قال: الحق الحق أقول لكم أنتم تطلبونني ليس لأنكم رأيتم آيات بل لأنكم أكلتم من الخبز فشبعتم (يو ٦: ٢٦)

# أخيراً: (لحياة كالظل

لأنه من يعرف ما هو خير للانسان في الحياة، مدة أيام حياة باطله التي يقضيها كالظل؟ لأنه من يُخبر الإنسان بما يكون بعده تحت الشمس؟ (جا ٦ : ١٢)

(لحياة كالظل: ظل الشخص ليس حقيقة ... فالظل خيال لا يُمْسَك كما أن حجم الظل يتأثر بمصدر الضوء و مكانه ... هكذا هى الحياة الأرضية ... فهى ليست إلا ظلاً للحياة الأبدية...

الحياة الأبدية هي الحقيقة ... الآن نحن نعيش في ظلها... وبالتالي لن نفهم من الظل أشياء كثيرة ...

لابد أن تقول : يا رب أنت الذي تعرف ... أنا لا أعرف شيئاً ...

الظل يخدع ، و لابد للظل أن يمضي ويزول ... فعندما تغرب الشمس يختفي الظل ... فالحياة لابد أن تمضي و تمر ... فمع كل غروب للشمس تذكر نهاية العمر وأنك هنا لا تعرف إلا الظل ...



كما أن قيمة الأشياء الحقيقية لا تظهر جلية في الظل ... فمثلاً إذا وقف رجلٌ بارٌ إلى جوار آخر شرير فظلهما قد يتشابه أو يتشابك ... لذلك لا تُقدر قيمة الأشياء وفقاً لحسابات الناس ... أما أنت فاشغل تفكيرك بالسماء التي هي الحياة الحقيقية و ليس بالخيال و الظل، وسَلِّم هذه الحياة الظل إلى الذي يعرف كل شئ.



المالالم المحصور

# إلهنا الطيب

إلهي الطيب ... أشكرك لأنك طويل الروح .. كثير الرحمة .. جزيل التحنن

أشكرك لأنك تعلم ما هو خير لي ... وتفعله دائماً

أشكرك لأنك تعرف وحدك الحقيقة ... كل الحقيقة

أما أنا فلا أعرف إلا قليلاً جداً ...

أعترف أمامك بجهلى ... أنا لا أعرف ما هو الأفضل لى...

أنا لا أعرف المكسب من الخسارة ... ولا أعرف أحياناً يميني من شمالي

إلهى الطيب .... لا تتركنى فى جهلى ... وحماقتى ... لكن إهدينى إلى ملكوتك و علمنى أن أخضع لمشيئتك واجعلنى طفلاً لا يثق إلا فى أبوتك وحكمتك ..

إلهى الطيب .... أيامى تعبر سريعاً كظل ... إرحمنى لئلا أنتهى إلى ضياع ... علمنى أن أمسك بالحياة الأبدية التي دعوتني إليها

يا إلهي لا ترفضني ولا تتركني الي الابد....







و للوقت ألزم يسوع تلاميذه أن يدخلوا السفينة و يسبقوه إلى العبر حتى يصرف الجموع. و بعدما صرف الجموع صعد إلى الجبل منفرداً ليصلي. و لما صار المساء كان هناك وحده. و أما السفينة فكانت قد صارت في وسط البحر معذبة من الأمواج لأن الربح كانت مضادة. و في العزيع الرابع من الليل مضى إليهم يسوع ماشياً على البحر. فلما أبصره التلاميذ ماشياً على البحر اضطربوا قائلين: أنه خيال. و من الخوف صرخوا! فللوقت كلمهم يسوع قائلاً: تشجعوا أنا هو لا تخافوا. فأجاب بطرس و قال: يا سيد إن كنت أنت هو، فمرني أن آتي إليك على الماء. فقال: تعال فنزل بطرس من السفينة و مشى على الماء ليأتي إلى يسوع. و لكن لما رأى الربح شديدة خاف و اذ ابتدأ يغرق صرخ قائلاً: يا ليأتي إلى يسوع. و لكن لما رأى الربح شديدة خاف و اذ ابتدأ يغرق صرخ قائلاً: يا رب نجني. ففي الحال مد يسوع يده و أمسك به و قال له: يا قليل الإيمان لماذا شككت؟. و لما دخلا السفينة سكنت الربح. و الذين في السفينة جاءوا و سجدوا له قائلين: بالحقيقة أنت ابن الله!. ( مت ١٤: ٢٢ـ ٣٣)

هذه المعجزة سبقت معجزة اشباع الجموع التى كان التلاميذ فرحين جداً لاشتراكهم فيها على الرغم من تعبهم الشديد لقضائهم اليوم كله في خدمة الشعب ... فقد قسموا الجموع و وزعوا الأكل و جمعوا الكسر ... وأخيراً نزلوا ليركبوا السفينة ويسبقوه الى العبر...

ألزمهم أن يدخلوا السفينة: ولما صاروا في وسط البحر اشتدت الريح و هاجت الأمواج و ظلت مرتفعة الى الهزيع الرابع من الليل ... و بفرض تحركهم من الساعة الناسعة مساءً حتى الهزيع الرابع - أي الساعة الرابعة فجراً - يكونوا قد قضوا سبعة ساعات عصيبة و هم يصارعون الأمواج ....



Samuel Spinish

نُرى فيما كانوا يفكرون في ثلك الساعات؟؟؟

ربما كانوا يتساءلون:

طاذا ألزمنا؟؟؟

أين هو؟

ماذا لم يأني معنا؟

هل هو لا يحينا؟

هل صنعنا شيئاً ضايقه...؟؟

لكنهم لم يسألوا أنفسهم: أليس الذي اسلطاع منذ قليل أن يشبع خمسة عشر الفأ من الجموع خمس خبرات وسمكنين يسلطيع أيضاً أن ينقذنا؟ ... شكوك كثيرة انتابتم في تلك التجربة ... و شكوك كثيرة تأتي علينا نحن أيضاً في التجارب ... ومن كثرة التعب والخوف صرخوا ...

تشجعوا أنا هو لا تخافوا: كلمة عجيبة قالها لهم السيد المسيح ... عجيبة لأن البحر لم يهدأ ولم يأمره المسيح بأي شئ بل قال لهم فقط تشجعوا و بقي الحال على ما هو عليه ... أليس الأفضل يا رب حين تظهر ... أن تنتهى التجربة فوراً؟!

تعالوا نتعلم من هذه المعجزة: (١) موقف ربنا من (التجربة (١) موقفي أنا في (التجربة

# (١) موقف ربنا من (التجربة:

#### <u>۱) ربنا هو الذي پدبر التجربة :</u>

الله هو الذي يخطط للتجربة و يحدد الزمان و المكان و الظروف ... فنجد هذا المعنى متجسداً في كلمة الزمهم ...

€, **۷۳** ₩~~

# المالات المالات

نحن كثيراً ما نتشكك في التجارب فنتساءل ...

هل يعرف الله ما يحدث لنا ؟ وهل يسمح به ؟

هَلَ أَنَا السَّبِ . . . أم الشَّيطان . . أم النَّاس . . ؟!

إطمئن .. إن كل ما يحدث هو من تدبير ربنا و بسماح منه ... لا يوجد شئ يحدث بالصدفه أو هى مجرد ظروف أو مؤامرات من الناس ... إذاً فالتجربة لازمة و أحياناً ضرورية ... لأنه الزهم (مر 7: 20) ، (لو 15: ٢٣)

#### ۲) المسیح فی تجارینا پشعر بنا :

أثناء تجربة التلاميذ في وسط البحر ظل المسيح ساهراً على الجبل ... قلبه معهم و يصلى لأجلهم.

على الرغم من أن ربنا يسوع المسيح يعرف تماماً نهاية التجربة ولا يقلق علينا ولا يقع فى الإضطراب أو الخوف من النتائج أو المجهول مثلنا، لأنه يعلم جيداً أنها للخير بل هو من يدبرها، و يعلم أننا نتوجع ونتعذب بسببها لكنه يُصلي ... و ينتظر.

ربما نقول له: لا تشفع فينا ولا تصلي ولا تنتظر كثيراً ... لكن أرفع التجربة ، لكنه يقول : لا ... إن التجربة لائم و أنا معكم وسأصلي لأجلكم، لتثبتوا فيما وتستطيعوا أن تحتملوها ...

لكنه يرى أن التجربة ازمة و أنها ستأتي بثمار كثيرة ... مع أنه يتضايق معنا في كل ضيقهم تضايق، و ملاك حضرته خلصهم (اش ٦٣: ٩)

فى التجربة لا تظن أن الله قد نسيك أو رفضك أو هو غاضب عليك ... بل تأكد أنه معك ... يصلي لأجلك و يشفع فيك ... لكن ما زال هناك هزيع ثانى وثالث ورابع و كل تأخير له بالتأكيد قيمة إضافية لحياتك ...



# المراربة الم

#### <u>۳) لابد أن يأتي :</u>

و راهم معذبين في الجذف لان الريح كانت ضدهم و نحو العزيع الرابع من الليل اتاهم ماشيا على البحر و اراد ان يتجاوزهم (مر ٦: ٤٨)

بمعني أنه فى التجربة يقترب المسيح إليك أكثر ... و كلما اشتدت الضيقة كلما يزداد شعورك بمعونته و بتعزيته أكثر .

لكن ما هو موقفك من قربه؟؟!

هل ننشكك مثل النااميذ الذين ظنوه خيالاً؟؟!

هل نقول : ما أشعريه من نعزية ما هي إلا أوهام و مشاعر كاذية؟؟!

هل نسأل أبن هو ... وهو القرب ... ؟؟

هل نقول ... هو ال حنى ... و هو حنصنك؟؟!

لأنك لا تريده إلا أن يرفع التجربة.

#### ٤) ربنا بشجعنا في التجربة :

تشجعوا! أنا هو لا تخافوا (مت ١٤: ٢٧)

عندما يشجعنا المسيح في التجربة قد نغتاظ ..!! لأننا نريده فقط أن يحل المشكلة و يرفع عنا التجربة بسرعة... لا نريد التشجيع ... لا نريد وعود وكلام حلو ... لا نريد مشاعر في الصلاة ... و لا محبة من الناس ... لا نريد إلا الحل الذي نراه ... لا نريد إلا أن يهدأ البحر ونصل سريعاً ... لكن السيد المسيح يرى أن للتجربة فوائد كثيرة سنخسرها إذا رفعها حالاً ... فلا يستجيب لنا سريعاً.

#### <u>ه) يرفعنا في التجربة :</u>

الطلب الذي كان فى قلب كل واحد من التلاميذ هو أن تنتهي التجربة ... ولكن هذا الطلب لم يكن حسب إرادة المسيح للآن ... أما المسيح ... فقد استجاب لطلب آخر

الماليك الماليكي

و هو طلب بطرس أن يذهب إليه ...

فأجابه بطرس و قال: يا سيد إن كنت أنت هو فمرني أن آتي إليك على الماء (مت ١٤: ٢٨)

إذاً فالسيد المسيح يريد أن يرفعنا فوق التجربة لا أن يرفع التجربة فحسب ... و الفرق كبير؟!!

فقد تظل التجربة كما هي ... و الأمواج عالية ... لكن نمشي نحن فوقها ... بطرس كان يصعد و ينزل مع الأمواج و لا يغرق بل ظل ماشياً على الماء ..!! أما عندما شك بدأ يغرق فالشيئ الوحيد الذى لن يسمح به الله لك في التجربة هو أن تغرق ... ذلك ليس في خطته حتى لو أذى الإنسان نفسه، مثل بطرس الذي أذى نفسه بشكِه لكن المسيح أمسك به و لم يتركه يغرق وأدخله السفينة.

إن هدف السيد المسيح من التجربة هو أن ننظر إليه ... أن نرفع نحوه قلوبنا و أعيننا و أن نتمسك به بلا أى شكوك فنرتفع مع الأمواج و التجارب و الريح الشديدة و لا نعود نخاف من التجربة و لا من الغرق.

أتذكر أن أحد المرضى الذين عانوا قبل سفرهم للسماء معاناة شديدة قد قال لى : أنا لم أتذوق حلاوة المسيح مثلما تذوقتها هذه الأيام ... أيام أشعر فيها أني مرتفع فوق الأمواج ... و أيام أُخر أشعر فيها أن الأمواج تكاد تلطمني لكنها سرعان ما تلمس قدمى فقط ولا تغرقني..!!

### (١) موقفي أنا من التجربة

#### <u>ا) اقبل التجربة :</u>

فى كل تجربة يسمح الله لك بها كالمرض أو الخسارة أو المشاكل أو المتاعب ... تتجه غائباً إليه متساءلاً: هل البد منها يا رب؟ هل هى ضرورية و الزمة ؟!



المالالة معمودة

وهو يرد عليك قائلاً: نعم يا حبيبي ... لازم ... (الزمهم) ... و تقول: إذاً لتكن مشيئتك ... خلاص حاضر يا رب ...

ها أنذا أقبل من يدك كل شئ ... فمثلما أخذت من يدك خمسة خبزات أشبعوا الآلاف ... آخذ من يدك تجربة شديدة لعلها تُشبع روحي وأرواح آخرين.

#### ۲) صلى في التجربة :

إن الخطأ الأكبر الذى وقع فيه التلاميذ عند تعرضهم للغرق هو عدم الصلاة ... و لهذا اضطربوا و انزعجوا ....

فالتجربة هي مُعلم الصلاة الأول ... إذاً صلي ... ثم صلي ... ثم صلي ... ولا تكف أبداً عن الصلاة حتى ترى المسيح ... وتحصل على الإستجابة ... التي ستكون حتماً أفضل من كل توقعاتك وأحلامك ...

صلي حتى لو طلبت منه أن تذهب إليه ... فمرني أن آتي إليك .... (مت 18: ٢٨) صلي حتى لو شعرت بالضعف و العجز و قل له : أنا لا أفهم شيئاً ... و لا أعرف سبباً ... و لا أدرك حلاً ... لكني أحتاجك أن تكون معي و أن تنقذني.

#### <u>۳) إنتظر الرب :</u>

انتظر الرب. ليتشدد و ليتشجع قلبك، و انتظر الرب (مز ۲۷ : ١٤)

قد يتأخر ... لكنه سيأتي ...

قد يتباطأ ... إنما هو فقط يتأنى حتى نرجع إليه جميعنا فلا نهلك ... لكنه حتماً سيأتى ... لا يتباطأ الرب عن وعده كما يحسب قوم التباطؤ، لكنه يتأنى علينا، و هو لا يشاء أن يهلك أناس، بل أن يُقبل الجميع الى التوبة (٢بط ٣: ٩)

إذاً ترقب مجيئه ... أنظره في كل شئ حولك ... تلمس يده الحانية وسط التجربة ... إنه هناك بجانب سريرك ... فلا تفقد رجاءك أبداً ...



### الماليك معادا الألم

### <u>3) تسلح بالإيمان :</u>

هو يقول ... تشجعوا أنا هو ... قل ... آمين

ها أنا أتي سريعاً ... قل آمين ..... أنا معكم كل الأيام ... قل آمين

أنا قد غلبت العالم ... قل آمين .... كله للخير ... قل آمين

الكلمة قريبة منك في فمك، و في قلبك أي كلمة الإيمان التي نكرز بها  $(10^{-1} \cdot 1)$  لأن القلب يؤمن به للبر، و الفم يعترف به للخلاص  $(10^{-1} \cdot 1)$ 

ماذا نعني كلمة أمين؟؟؟؟ أمين هى الثقة المنطوقة ... فطالما قبلت التجربة وصليت وبحثت عن المسيح فى التجربة ستصل بالثقة واليقين الفعلى إلى أنها ستنتهى على خير ... فلن تخف.

#### <u>ه) ثبت عينك عليه :</u>

#### و لكن لما رأى الريم شديدة خاف (مت ١٤: ٣٠)

إن من أهم بركات التجربة هى أنها تجعل عينيك ثابتة على المسيح طوال وقت التجربة ... بصلاة دائمة و خشوع ... لأنك فى الأوقات العادية ربما قد تنشغل بالكسل و النوم ... أما طوال التجربة فعينك ثابتة عليه دائماً ... لكن فى الوقت الذي يسقط يتحول فيه نظرك من عليه عنه ... ستغرق ...

وقد يكون هذا بداية لتدريب الصلاة الدائمة ... يا ربي يسوع المسيح أشكرك، .... يا ربي يسوع المسيح أشكرك، .... يا ربي يسوع ...

#### <u>1) افرح واسجد لأنه رفع التجربة :</u>

جاءوا و سجدوا له (مت ۱۶: ۳۳)

لابد ان تجاهد لكى تصل إلى يقين حقيقى بأن نهاية أى تجربة - على الرغم من مرارتها - هى فرح و انتصار و ربح عظيم ...



المراالفالي المحالي المحالي المحالية

فلو سألنا التلاميذ ولا سيما بطرس: هل نقبل أن ندخل مثل هذه النجربة مرة أخرى، فنُعَذب من الأمواج و نصارع الغرق لساعات طويلة ...!؟ أظنه سيبتسم ويجيب: طبعاً ... بالتأكيد ... أتمنى تكرار مثل هذه التجربة التي جعلتني أرى يسوع و أمسك يده ...

وأتمشى معه فوق البحر ... واكسب رصيداً جديداً من الإيمان والحب والرجاء....

# يارب

يا رب ما تراه لحياتي مناسباً إفعله بي ...

لا ترفع التجربة إن شئت بل أرفعني أنا الضعيف فوق التجربة ...

ولا تدعني أصرخ فيها من شكي لكن أقبل صراخي في ضيقتي ...

و دعنى أراك قريباً ...

حتى لو لم تنتهي التجربة ساعدني ...

ساعدني أن أُثبت نظرى عليك ... فلا أرى معك ... ريحاً ... ولا موجاً ... ولا موتاً ...

علمني أن أرفع قدمى من المركب لأضعها فوق الموج الذي لا يستطيع أن يحملني إلا بأمرك ...

أمسك يدى إن وجدتنى أغرق ... في اليأس أو في الخوف ...

اسمع صرختى ... يا رب نجنى ... قبل أن تنتهى غربتى ولا استطيع الصراخ ... الدخلني المركب مرة أخرى ... لكن لن أدخلها إلا وأنت معى ....

صر أنت أماني وفرحتي ونصرتي ....





فأجاب أيوب الرب فقال. قد علمت أنك تستطيع كل شيء، و لا يعسر عليك أمر. فمن ذا الذي يُخفي القضاء بلا معرفة ؟ و لكني قد نطقت بما لم أفهم. بعجائب فوقي لم أعرفها. اسمع الآن و أنا أتكلم. أسألك فتُعلِّمني. بسمع الأذن قد سمعت عنك و الآن رأتك عيني. لذلك أرفض و أندم في التراب و الرماد. (أي 32: 1-1)

يرتبط الألم بكلمة المعرفة ... فالألم قد يُعرفك أشياء جديدة أو قد يضيف المزيد إلى معرفتك أو يُغيِّر منها كثيراً.

لذلك أرفض؟؟! .... أي أرفض معرفتي القديمة و منطقي و جهالاتي وخبراتي السابقة لأقبل منك معرفة جديدة.

كان أيوب يعرف الله جيداً ... أو هكذا كان يظن في نفسه ... ولكنه في آخر السفر و مع نهاية التجربة ... اعترف لله ولكل الأجيال قائلاً: أنا لم أكن أعرفه ... الآن فقط ... و بعد أن رأته عيني علمت ما لم أكن أعلمه ورأيت ما لم أكن أراه و فهمت ما لم أكن أفهمه ... إني أندم كثيراً على إدعائي المعرفة ...

### <u>اذا التجارب مدرسة في نمو المعرفة الروحية:</u>

- (١) (لاتجربة وعلاقتها بمعرفة (لله نفسه
- (١) التجربة وعلاقتها بمعرفة اللإنسان لنفسه
- (٢) التجربة وعلاقتها بمعرفة الناس المحيطين بك
- (٤) التجربة وعلاقتها بمعرفة الرنيا ( الحياة الأرضية )



## (٥) التجربة وعلاقتها بمعرفة الرسالة

### (١) (التجربة وعلاقتها بمعرفة (الله نفسه:

قال أيوب: بسمع الأذن قد سمعت عنك و الآن رأتك عيني (اي ٤٢: ٥)

مع إن أيوب قيل عنه فى أول إصحاح أنه رجل كامل وبار وليس مثله فقال الرب للشيطان هل جعلت قلبك على عبدي ايوب لانه ليس مثله في الارض رجل كامل و مستقيم يتقى الله و يحيد عن الشر. (اي  $1:\Lambda$ )

الالالالالا

إنما هذا الكامل قال لله: كأني كنت أسمع عنك دون أن أعرفك، أما الضيقة والتجربة فجعلتني أراك....

وكأن التجربة ستجعلك تتذوق الله بشكل جديد ...

ربما تجعلك تشعر أن الله أطيب جداً مما كنت تعتقد ... و أحكم جداً من حكمتك ... و أقرب طبعاً مما كنت تتوقع....

يبنى الكثيرون معرفتهم بربنا على أساس نظري ... مجرد معلومات ... إنما بعد التجربة يكتشفون أنه شخص حي، يُحب ويَحِب ويُعاشر ويمكن التحدث معه وتستطيع أيضاً أن تسمع رده.

تشعر به كصديق ... يحملك ويحضنك في التجربة، أنه أقرب بكثير مما تظن ... وكأن العلاقة بينكما قد تحولت من علاقة نظرية أو سمعية إلى خبرة شخصية وصداقة ملموسة و حقيقية.

الصلاة بعد التجربة ستختلف ... قراءة الإنجيل ستختلف، نظرتك للدنيا كلها ستختلف، ونظرتك لنفسك وللناس ... للحياة والموت ... كل هذا في مدرسة التجارب..

ستعرف في التجربة ، مع قسوتها ووجعها ، أن الله رحيم جداً وأنه معك في أدق التفاصيل ... وهذا الوجع ، رغم شدته ، سيصلح داخلك أموراً كثيرة.

الماليك معالمة

كتب بولس الرسول في اخر حياته ... لأنني عالم بمن آمنت و موقن أنه قادر أن يحفظ وديعتي إلى ذلك اليوم (٢تي ١ : ١٢)

عالم بمن آهنت لم يكن قادراً على قولها بنفس القوة فى بداية حياته، إنما بعد كل ما تعرض له من ضربٍ و ذلٍ و سجنٍ و صراخٍ طويل و خبراتٍ و ضيقاتٍ أستطاع أن يقول عالم بمن آهنت.

قد تكشف لك التجارب أن الله قادر على كل شئ ... قادر أن يغير الناس من حولك ... قادر أن يتعامل مع مشاكل معقدة لا نعرف لها حلا ... قادر أن يجعلك في سلام عجيب رغم الظروف ... قادر أن يُسَخر لك الناس والظروف لتخدمك وسط ضيقتك. قد تكشف لك التجارب كم تألم المسيح لأجلك ... كم ظُلم ... كم أُهين ... كم جُرح في بيت أحبائه ... كل هذا لأجلك؟

قد تكشف لك التجارب كم يشتاق إلهك أن تتنقى وتتقدس ... ويكلل كل شئ من أجل أبديتك ...

### لابد أنك ستفهم فيما بعد ما لم تفهمه قبلاً ...

### (١) (التجربة وعلاقتها بمعرفة اللإنسان النفسه:

بدون التجارب يظن الإنسان فى نفسه ... أشياء كثيرة ... فقد يظن أنه قوى أو ناجح أو محبوب و أفضل ممن حوله و يستطيع أن يفعل أشياءً كثيرة ... لكن تأتي التجربة فتكشف فجأة للإنسان ضعفه و عجزه وخطاياه. وقد يحدث العكس ... قد يظن الإنسان أنه ضعيف فاشل مكروه وأقل شأناً من كل الناس، فتأتي التجربة لتكشف له أنه قوى ناجح و محبوب ... و أنه قادر على تحمل الصعاب.

أيوب : كان يظن عن نفسه أنه أبر من الله ...

فحمي غضب أليهو بن برخئيل البوزي من عشيرة رام على أيوب حمي غضبه لأنه حسب نفسه أبر من الله (اي ٣٢ : ٢)



الازاراليالي معمودي

كشفت التجربة لأيوب بره الذاتي وعَرَّفَته أنه مجرد إنسان ضعيف و خاطئ، و إن كان يقدم ذبائح ويهرب من الشر لكنه ليس باراً كما كان يظن حتى قال لذلك أرفض (بري) و أندم في التراب و الرماد (اي ٤٢: ٦)

هذا البر الذاتي كان يكفي لهلاك أيوب ... أما التجربة القاسية فكشفت عن كبرياء دفين داخل أيوب و انتزعته منه ... و صار أيوب إنساناً متواضعاً نقياً و كوكباً عظيماً في جلد السماء.

قد تعتقد في نفسك أنك صبور ، حليم ... و تأتي تجربة فتكتشف أنك لا تحتمل أحداً ولا تصبر على شئ ... قد تعتقد أنك حكيم وتأتي تجربة فتجد أنك لا تعرف ماذا تفعل أو كيف تتصرف بدون حكمة ، وتعترف أخيراً أنك غيرحكيم بالمرة .... و قد تظن أن قلبك يتسع لكل الناس وأنك لن تغضب من أحد ولن تكره أحداً مهما حدث... وتأتي تجربة أو موقف صعب فتجد نفسك تكره وتغتاظ بل و تتمنى أيضاً الشر للآخرين ....

بولس الرسول : كان يعيش بقدر إستطاعته حسب إرادة الله ، من مجد إلى مجد ... لكن الله يسمح له بشوكة في الجسد ... ملاك الشيطان ليلطمه

و ربما تساءل بولس الرسول طاذا يا رب نسمة لي بذلك وأنت نعلم أني لا أريد الارضاك؟؟؟؟؟؟؟

وجاءت إجابة الحكمة الإلهية ... لئلا أرتفع بفرط الإعلانات، أُعطيت شوكة في الجسد، ملاك الشيطان ليلطمني، لئلا أرتفع (اكو ١٢: ٧)

الله قال له: أريدك ضعيفاً ... حتى أعمل بك ومعك وفيك ... لأن قوتي في الضعف (آكو ١٢ : ٩)

وهذا لن تختبره إلا بالتجربة... فربما تستطيع أن تشفي الآخرين أما نفسك فلا تستطيع شفاءها ... لتعلم أنها قوة يمنحها الله.



المالة المالة

حتى قال بولس: لذلك أسر بالضعفات و الشتائم و الضرورات و الاضطعادات و الضيقات لأجل المسيح. لأني حينما أنا ضعيف فحينئذ أنا قوي (آكو ١٢: ١٠)

أنا ما أنا ... بل نعمة الله التي معي (اكو ١٥: ١٠) ... لم يتثبت هذا الإحساس الذل والعجز ....

داود النبي : كان مطارداً من شاول ... مجرباً شارداً ... قال عن نفسه ... وراء من خرج ملك اسرائيل؟ وراء من أنت مطارد؟ ... وراء كلب ميت! وراء برغوث واحد! (اصم ٢٤ : ١٤) كان داود عارفاً بضعفه ... لكن بعدما رُفعت التجربة وجلس على عرشه ... نسي ضعفه وفعل ما لم يفعله أبداً وسط تجربته ... اشتهى و زنا و قتل ... أين الآن معرفته عن نفسه أنه كلب ميت أو برغوث واحد؟!!

هذه المعرفة كانت فى وقت الألم، أما فى وقت الملك و السلطان فقد رأى أنه يستحق كل شئ و يفعل ما يريد!! .... لذلك أتت عليه الضيقات متتالية لتعيده إلى إتضاعه وادراكه لضعفه ... فمات إبنه الأول من بتشبع ، وأمنون أيضاً مات ثم أبشالوم .... و رجع داود للإنسحاق ومعرفة الضعف القديمة، وظل يبلل فراشه بدموعه حتى وصل السماء.

بدون التجربة و الألم يقع الإنسان في خطية الكبرياء والإفتخار وتعظم المعيشة .... لأنه الإنسان المتألم لا يفكر كثيراً في أكله ولبسه ومركزه وكرامته.... فالألم يشفي الإنسان من أمراض روحية كثيرة.

ربما وأنت تستمع الى عظة عن إضطهاد الكنيسة و الشهداء يلتهب قلبك و تفكر أنه لو حدث إضطهاد ستكون أنت أول المتقدمين للإستشهاد ... لكن مع أول مواجهة لضيق أو مشكلة في العمل تتذمر وتشكو لكل الناس فتكتشف حقيقة نفسك ... و تعترف أنك لا و لن تستطيع احتمال الإستشهاد، لأن حياتك ما زالت ثمينة جداً عندك ...



المالالم المحصور

و إن سمعت عظة عن محبة الأعداء ربما تفكر أنه ليس لك أعداء و أنك مم التحب الم التحديد الم التحديد الله ويرسل أعداءً يكرهونك و التحبيون لك المتاعب تكتشف أن رد فعلك يختلف تماماً عما كنت تتوقعه من نفسك ... تغضب و تحقد وقد تتمنى لهم الشر ... فأين هو صبرك و احنمالك؟ ماذا عن اعنقادك في نفسك أنك حب الناس الى أقصى مدى؟؟ .... ان التجربة تكشف لك عن حقيقة نفسك.

التجربة تفحص ذاتك و تكشف لك عن مستواك ...

هل أنت حقاً إنساناً منواضعاً؟؟؟؟

هل أنت حقاً خادماً محياً؟؟؟؟؟

هل أنت حقاً شخصاً كريماً؟؟؟؟

هل لك إيمان قوي و حقيقي؟؟؟....

لو ظل الإنسان مخدوعاً فى نفسه فإنه قد يهلك ... لذلك تأتي التجربة لكي يعرف الإنسان نفسه جيداً ويعترف بضعفه ويتوب فينجو من هلاك محقق... بضيقات كثيرة ينبغى أن ندخل ملكوت الله (اع ١٤: ٢٢)

### (٢) التجربة وعلاقتها بمعرفة الناس اللميطين بك.

تكشف لك التجربة عن صدق المحيطين بك والمقربين منك ... من يجبك حقاً؟!! من يظل خلصاً وفياً؟!! ... من كان له غرض من معرفنك أو مصلحه منك فيبنعد عنك وينزكك وقت النجربة؟؟؟

ومن قد ينمني لك الشر ويفرح شمانة فيك؟؟

ومن سنخلي عنك وينساك؟؟

فالتجربة تكشف لك عن حقيقة الناس... ربما تتوقع من البعض الحب الشديد والتعاطف والتواجد والخدمة لكنهم يخذلوك... وآخرون ربما لم تكن ترتاح إليهم

المالة المالية المالية

أو كنت تنقدهم أو لم تكن تقدرهم لكن هم فى تجربتك لا يتركونك بل يبذلون من أجلك أكثر مما كنت تتوقع.

حين وقع داود في تجربة أبشالوم ... قام إبنه بثورة عليه و كان يريد قتله و اغتصاب مُلكهِ ... كانت أيام عصيبة و لكنها بالإضافة إلى تنقية داود و تأديبه كانت فرصة عظيمة ليكتشف داود فيها من هم الأصدقاء والأوفياء مثل حوشاي الأركي ... وأتاي الجتي ... ومن هم المغرضون و المزيفون و الأعداء مثل أخيتوفل وغيرهم ...

فهناك أناس لا يَظْهَرون إلا في وقت التجارب كما يقول الحكيم الصديق يحب في كل وقت اما اللخ فللشدة يولد (ام ١٧: ١٧)

# (٤) (التجربة وعلاقتها بمعرفة (الرنيا ( (لحياة (الأرضية )؛ يختلف البشر كثيراً في تقديرهم لقيمة الأمور في الحياة

غمثلاً: غيمة العال ... هناك من يعتبر المال شيئاً هاماً جداً و له المرتبة الأولى في حياته ... ربما يخسر أقرب الناس بسببه و يقضى أغلب أوقاته ليزيد رصيده ويعطيه كل تفكيره ... بل و ربما لا يفكر في الله نفسه كما يفكر في المال ... و تأتي تجربة شديدة ... حادث، أو مرض، أو موت شخص غالي، أو سجن... ولا تستطيع الأموال أن تنقذه أو تحقق له ما يريد....

هل تستطيع الأموال أن تسترد أو تستعيد شخصاً غالياً فارق الحياة أو تنقذ مريضاً ليس له علاج ... فنجد ذلك الإنسان يقول: قضيت عمري كله أبحث عن المال، و قصرت مع ربنا و إخوتي، و أصحابي، و تحاملت على نفسي و صحتي، و في النهاية أصبح المال لا قيمة له عندي.

كان هناك زوجان يعيشان ... في مشاكل زوجية مستمرة  $(\mu, \mu, \mu, \mu)$  ... و أصيب الزوج بمرض السرطان ... و تفانت زوجته في خدمته فذابت كل



المالاللام معمود

المشاكل واضمحلت ... و بالرغم من الألم والظروف القاسية ... كانت '' أيامه الأخيرة أحلى من الأولى ... و قال ﴿ذلك الروج﴾ عن زوجته: أنا لم أكن أعرفها جيداً ... من بركات هذا المرض أنه كشف لى عن عظمة هذه الروجة الوفية ....

أما كنت تعرف جيداً إيها الزوج المال ليس له قيمة ... و أن الكتاب يقول: محبة المال أصل لكل الشرور (اتي ٦: ١٠) ... و أنه لا يستحق منك كل هذا التعب ... إذاً فالتجربة تجعلك تدرك الحقيقة و تغير الموازين ... لأن المعرفة النظرية شئ والإختبار العملى شئ آخر... لذلك لابد من التجربة لكى تنضبط الموازين.

ثانياً: قيمة السماع والأرض ينشغل كل الناس بالأرض... بالسياسة و الكورة و الموضة و الأخبار... و قليلون هم المشغولون بالسماء.

و عندما تأتي التجربة فإنها تعدل و تغير فى موازينك ... فتجد أن الأرض لا تستحق أبداً كل هذا الإهتمام ... و تتساءل طاذا انشغلت بها كل ذلك الوقت ... ؟! فتبدأ بعد التجربة فى التفكير بطريقة أخرى ... و لسان حالك يقول: المهم هو أن أصل إلى السماء ... غنياً أو فقيراً لا يهم، مشهوراً أو مغموراً، لا فرق ... المهم الأبدية.

<u>ثَالثاً: الكرامة</u> الكرامة تشغل بال الكثيرين ... فكلام الناس يهمك جداً ... ما هو رأيهم فيك و مديحهم لك و قد تصنع أشياءً خاطئةً سعياً لإرضاء الناس ناسياً أنه ينبغى أن يطاع الله أكثر من الناس (اع 0 : ٢٩)

و قد لا يستطيع الوعظ و التعليم و الإرشاد أن يزحزح مكانة الكرامة من أولوياتك حتى تأتيك التجربة ... فتجعلك تقول: أهم شئ هو رأي ربنا ... و رضا ربنا ... فرأي الناس ليس مهماً ...!!

و تقول مع بولس الرسول لوكنت بعد ارضي الناس لم اكن عبدا للمسيم (غل ا : ١٠)



### الماليك معالمة المالية المالية

التجربة ... فتتأكد أن الله هو الوحيد الذي يسمعك و يشعر بمشاعرك و يحبك دائماً مهما كانت أحوالك أو ظروفك أو شكلك .....

فتركض نحوه قائلاً: سامحني يا رب على السنين التي اعتبرت فيها للناس أكثر منك، و شغلني رأيهم أكثر من رضاك،.... قد لا يأتي منك هذا الإعتراف بسهولة ... لكنه يحتاج لتجربة.

### رابعاً: قيمة الوقت ... قيمة النعب ... قيمة الخدمة...

عندما تدخل فى تجربة تندم على الوقت الذي كنت مشغولاً فيه بالراحة و الفسحة و الأكل و رفاهية الحياة، و ترفض خدمة المرضى و المتعبين و المسنين أو تعزية المتألمين و الحزانى و تهرب متحججاً

دعني لهمي، وقتي لا يسمح، صحتي ... اريد التمتع بشبابي، بأيامي، لما أكفي نفسي سأفكر فيمن حولي ...

لكن عندما تُجَرب و تفقد الراحة التى كنت تبحث عنها ... يبدأ فكرك فى البحث عن الناس و متاعبهم، و حساب قيمة الوقت بطريقة مختلفة و مفيدة، نادماً على العمر الذي قضيته فى التنعم و الرفاهية بعيداً عن الله و الخدمة و البحث عن راحة الآخرين قبل راحتك ... وقد تتمنى أن تجد أحداً يُفكر فى راحتك قبل راحته ... تندم على العمر الذي قضي ولم تستطع أن تقدمه لله بدل رفاهيتك وتنعمك ... تتوب عن الفرص التي فقدتها، الوقت الذي أضعته وكان يمكن أن تجعل منه ميراثاً ثميناً سماوياً وتكسب رصيداً أبدياً.

خير لي اني تذللت لكي اتعلم فرائضك (مز ۱۱۹ : ۷۱) فمن يعرف ان يعمل حسنا و لا يعمل فذلك خطية له (يع ٤ : ۱۷)

### (٥) (التجربة وعلاقتها بمعرفة (الرسالة:

غالباً ما يعيش الإنسان لنفسه... يعمل ويربح ويكنز ... ويتزوج ويربي الأطفال ويزوجهم... وبعد أن يقضى عمره طويلاً ينظر للخلف ويسأل نفسه:



الانالاليك معرض المالانك

ماذا فعلت فى حيانى؟ هل كانت لى رسالة فى هذه الحياة؟ ما الذي أضفنه طلكوت الله؟؟ و ما الذي قدمنه لربنا مقابل كل عطاياه؟؟

أما أوقات التجربة فتجعل الإنسان ينتبه إلى أن الحياة بدون رسالة ليس لها قيمة.... لأننا نحن عمله، مظوقين في المسيح يسوع لأعمال صالحة قد سبق الله فأعدها لكى نسلك فيها (اف ٢ : ١٠)

فالتجربة تغير هدفك فبعدما كنت تعيش لنفسك كما يعيش الناس ... تجد أن حياتك التى أوشكت على النهاية إلى التفكر في ضرورة أن يكون لك رسالة لصالح الملكوت... رسالة حب و رسالة رحمة و رسالة خدمة و رسالة كرازة بالخلاص و رسالة الملكوت و رسالة الإنجيل ...

كل هذه الرسائل مسئوليتنا نحن، فهاذا نقرم الأن وها هي رسالنك؟؟؟؟

التجربة تفتح أعيننا فنرى ما لم نكن نراه وندرك ما لم نكن ندركه ... فيختلف تقديرنا للأمور ومعرفتنا بكل شئ و ينضبط طريقنا نحو هدف واضح - هو السماء - و وسيلة محددة هي المحبة والخدمة والرحمة والكرازة.





ي دا الألم

# إلهي الحبيب

إلهى الحبيب .... عشت زماني أخاف من التجارب ...

و كلما سمعت عن تجربة أحد ... رجوتك ألا تسمح لي أنا بمثلها .... و لكن لما دخلت التجربة ... رأيت ما لم أكن أراه ، وعرفت ما لم أكن أدركه ...

رأيتك قريباً ... حانياً ... رحيماً ... مدبراً ... راعياً ... ضابطاً لكل شئ ... ورأيت نفسي ... ضعيفاً ... فقيراً ... جاهلاً ... عاجزاً ... ولكن محبوباً ... رأيت نفسي موضوع اهتمامك و اهتمام المحبين ...

و رأيت الناس ... كما لم أرهم من قبل ... رأيت حباً لم أكن أتوقعه و اهتماماً لم أشعر به من قبل ... و دلع و دموع و صلوات و مشاعر لا أستحقها ....

ورأيت الحقيقة ... رأيت هذه الحياة الباطلة ... والزائلة ...

رأيت الأموال و الثروات تتهاوى كأصنام تتحطم ..... و رأيت الكرامة تفقد بريقها ...

رأيت الراحة والرفاهية بلا معنى ....

وأخيراً رأيت قيمتي في رسالتي ... رأيت أن كل دقيقة تستحق أن أكرسها لحبك و حب الناس ... إما صلاةً و إما عطاءً ....

رأيت أني لابد أن أشهد لك و إن بقى لي على الأرض شهوراً أو أياماً ... يكفي أن أشهد لك بصبري و بحبي و بكلامي و بصلاتي ... لأني وجدت رسالتي ....







إن كان إنساننا الخارج يفنى، فالداخل يتجدد يوماً فيوماً. لأن خفة ضيقتنا الوقتية تنشئ لنا أكثر فأكثر ثقل مجد أبدياً. و نحن غير ناظرين إلى الأشياء التي تُرى، بل الى التي لا تُرى لأن التي ترى وقتية و أما التي لا ترى فأبدية. (٢كو ٤: ١٦\_١٨)

مُلك الدنيا يعتمد على الخارج ... على الجسد و المادة ... و على كل ما يراه الإنسان ثم يفنى .... وتهذبه الضيقة الوقتية الخفيفة ....

أما الملكوت السماوي فيبدأ من الداخل ... من الروح و النقاوة ... و من كل ما لا يراه الناس لكنه يبقى ... وتقدسه الضيقة الوقتية الخفيفة .... في هذا النص نجد متضادات هامة ... تستحق التأمل ...

### (١) أولاً: (لرراخل والخارج:

إن كان إنساننا الخارج يفني، فالداخل يتجدد يوماً فيوماً. (٢كو ٤: ١٦)



قد يشغلنا الخارج ... بالزينة و المال و الكرامة و العلم و الصحة الجسدية و المظهر و كلام الناس و الممتلكات و تعظم المعيشة ... والذي ينشغل بالخارج يفقد الطريق للملكوت ... يقول معلمنا بولس الرسول: و لكن لنا هذا الكنز في أوان خزفية، ليكون فضل القوة لله لا منا (آكو ك الا)

### الماليك معالمة الماليكية

'' في داخلنا كنز ... هو روح الله القدوس ... الروح الذي لا يفنى .... أما خارجنا ... فهو إناءٌ خزفي ... يتشوه مع الأيام ولابد أن ينكسر أخيراً ...

من هو الجاهل إذا ...؟ هو ذاك الذي يقضي حياته مشغولاً بتزيين هذا الإناء الخزفي .. يلونه و يلمعه و يحفظه ... غير مدرك لقيمة ما فيه من كنز ... في مزود بسيط ... كما يبدو من خارجه ... كان يرقد إله الكون كله ...

و فى قصر ضخم ... كما يظهر من خارجه ... كان يرقد ملكاً أرضياً متنعماً، لكنه مات فى خطيته ...

يقول بطرس الرسول: ولا تكن زينتكن الزينة الخارجية، من ضفر الشعر و التحلي بالذهب و لبس الثياب. بل انسان القلب الخفي في العديمة الفساد، زينة الروح الوديع العادئ الذي هو قدام الله كثير الثمن (ابط ٣: ٣، ٤)

شبه السيد المسيح بعض الناس المراؤون قائلاً: لأنكم تشبعون قبورا مبيضة تظعر من خارج جميلة، وهي من داخل مملوءة عظام أموات وكل نجاسة (مت ٢٧ : ٢٧)

إذاً حاسب نفسك ...

كم من الوقت و العمر نقضيه مشغولًا بالخارج وكم ننشغك بالداخك؟؟ . . . .

كم نهنم بصحنك الجسبية؟ . . . وكم ننشغك بصحنك الروحية؟

ماذا نفعل لو اكنشفت أن عندك مرض خطير؟ وماذا نفعل أيضا لو اكنشفت أن عندك خطية خطيرة ... ؟؟؟

ماذا نفعل لو فقرت إحرى ممثلكائك؟ وماذا نفعل لو فقرت محبئك لأحر أصرقائك..؟!

إن لم تهتم بعلاج أمراضك الروحية فأنت إذاً لا تهتم بإرضاء الله الذي يفحص الداخل و لا ينظر للخارج ... يا أغبياء، أليس الذي صنع الخارج صنع الداخل أيضاً (لو ١١ : ٤٠)

المناالفالم المحصور

الخارج فاني و يزول أما الداخل فهو الدائم و المستمر الذي لن يموت .... لكن ما علاقة هذا النّضاد جموضوع النّجربة و الألم ... ؟؟!!

وعونا نرخل في التضاو الثاني وهو في الفعل نفسه...

#### <u>(۲) ثانباً : بغنی وبتجدد:</u>

إن كان انساننا الخارج يفني، فالداخل يتجدد يوماً فيوماً (اكو ٤ : ١٦)

كل يوم يمر من عمرك يقربك من النهاية ... و أنت المسئول عن هذه النهاية.

العمر يمضي ... و الخارج حتماً يفنى ... بمرض أو عجز أو ضعف أو تجارب أو موت بطئ .... و لا يمكن تغيير هذه الحقيقة ... فلا يستطيع أحد أن يمنع الشيخوخة أو يوقف الساعة و العمر ...

لكن هل بزوال الخارج ينحنم على الداخل أن ينجدد للقائياً ... ؟؟؟

لا ... لا ... فلابد أن يكون الإنسان روحانياً ... مهتماً بداخله و دائم السعى وراء النقاوة و القداسة من أجل تجديد الروح.

و لبستم الجديد الذي يتجدد للمعرفة حسب صورة خالقه ركو ٣ : ١٠.

ففى كل يوم هناك فرصة للداخل لكي يصير أكثر نقاء ... أكثر عمقاً ... أكثر حباً ... و أكثر قداسة ...

نُرى هل هناك جديد في حيانك الداخلية . . . ؟ ؟؟

هل اختلف قلبك عن زمان أم ما زال ضِيف لا يحتمله ؟؟؟؟ ويضيف بما يحمله ؟!! هل أصبحت شاكراً وراضياً وفرحاً في داخلك أم ما زلت منتمراً ساخطاً و....؟؟؟؟

هل ازددت نمواً في الروح . . .؟ هل استنار قلبك بأيات الكتاب اطقيس واسم ربنا يسوع . . . ؟؟؟

المالة المالة

الم ما زلت تهتم فقط بتجدید الخارج ... تجدید شکلك أو سیارتك أو مسکنك ... أو ...

صديقي الحبيب: أنت لن تستطيع أن تجعل الزمان ينتظرك ... إنها رحلة بلا توقف ... عليك فقط أن تحدد إتجاهك ...

فى زيارة لمريض مُقْعَد ... سأله الكاهن إزاي الصحة؟ فأجابه: تمام تمام .... تعجب الكاهن من الإجابة ... فبادره المريض مبتسماً و قال: العينان ضعيفة يا أبونا لكن القدرة على رؤية الله أحسن ... الأذن ثقيلة يا أبونا لكن القدرة على سماع صوت الله أفضل ... الحركة تكاد تكون منعدمة لكن الحرية من الداخل أكبر ....

الظروف كلها من الخارج أسوأ لكن السلام و الفرح .... ويا للعجب .... مستقر حداً !!

إذاً الداخل يفنى ... والخارج يتجدد ... ولكن ما علاقة هذا بالنحرية والألم ؟؟

### وعونا نرخل في هزر التضاو الثالث:

### <u>(٣) ثالثا : الضبقة الخفيغة والمجد الثقيل :</u>

لأن خفة ضيقتنا الوقتية تنشئ لنا أكثر فأكثر ثقل مجد أبديا. (أكو ٤: ١٧)

الضيقة والألم هما من سمات الحياة على الأرض ... يتعرض لها الأبرار و الأشرار ... لكن يمكن لهذا الضيق أن يتحول الى رصيد من المجد الأبدي بالإيمان و الجهاد على الأرض و هذا هو الإختيار الحر لكل مُجرب ...

فلو تمسكت بربنا أكثر يتحول كل ضيق و ألم على الأرض ويترجم الى بركة و مجد على الأرض ويترجم الى بركة و مجد مدينا

و إكليل ...

الضيقة نسبية كما علمنا قداسة البابا ...

« الضيقة هي ما ضاق القلب بها ...»

- أو في نفس الأعراض والمشاكل والهموم قد تجد شخصاً يشكر ويتعلم ويتوب ويسبح ... وآخر يتذمر ويعترض ويجدف ... نحن لا نختار الألم بإرادتنا و لكننا بإرادتنا نستطيع أن نختار المجد و الإكليل المعد لكي نأخذه بسبب هذا الألم ...
- به لو كشف لنا الرب عن مدى المجد العظيم الذي يُحسب لنا عن كل ضيق وألم ... ربما نعاتبه و نحن معه فى السماء قائلين له: لماذا يا رب لم تسمح لنا بضيق أكثر ... لماذا لم تزيد فترة التجربة؟!! بل ربما سنشكر الله فى الأبدية لأنه لم يستجب لنا بسرعة فى رفع الألم ونهاية التجربة، و ذلك حينما نرى أن أصعب اللحظات هي أمجد اللحظات و وقت الصراخ هو الرصيد الأعظم فى ملكوت السموات.
- ب الضيقة قد تبدو ثقيلة جداً لو ركزنا أعيننا على الأرض و ليس على السماء ... وبقدر تركيزنا في السماء بقدر ما تهون الضيقة في أعيننا.
- ♣ ثقل مجد أبدي؟؟ ... المجد يزداد ثقلاً كلما ازدادت الضيقة على الأرض وازداد معها الشكر والرضا والتسبيح.

### نائي إلى التضاو الله خير:

#### (B) **ما برى وما لا برى:**

و نحن غير ناظرين إلى الأشياء التي ترى، بل إلى التي لا ترى، لأن التي ترى وقتية و أما التي لا ترى فأبدية. (آكو ٤: ١٨)

التجربة هي عبارة عن نظارة سميكة تجعلنا نرى ما لا يُرى .... أما المرئى فلا

### المالانك معالمة

الم الله الله الله المستخولة جداً بما يرى، بينما كل ما يرى هو وقتي و زائل...

فالناس يرحلون و البيوت تزول و الغنى و الكرامة يتبخران و الجمال و الصحة لن يدوما و الجسد يفنى....

أما ما لا يرى فهو دائم: الله ... الأبدية ... الملائكة ... القديسين ... الأكاليل ... الفرح السماوي ...

فالناس يرحلون و البيوت تزول و الغنى و الكرامة يتبخران و الجمال و الصحة لن يدوما و الجسد يفني...

أما ما لا يرى فهو دائم: الله ... الأبدية ... الملائكة ... القديسين ... الأكاليل ... الفرح السماوي ...

الأرملة ذات الفلسين كانت ترى ما لا يُرى ... فهى لم تنظر إلى فقرها لكنها نظرت إلى الله مانح العطايا و قابل العطايا ... فصارت أغنى من كل الأغنياء ... هى غنية في محبتها... و في عطاءها... و في إيمانها ... لأنها استطاعت أن ترى ما لا يُرى غير ناظرة إلى الذي يُرى ...

إن إيماننا و تقتنا فيما لا يرى يجعل نظرتنا لما يُرى يختلف تماماً.

حين تدخل التجربة يا صديقي ... حاول ألا تترك عينيك مفتوحتين طويلاً ... فترى أطباء ... أو معزيين ... أو مجرمين أو أعداء ... إغلق عينيك لعلك ترى بالصلاة ملائكة وقديسين وبركات وأكاليل ... تعلم كيف تلبس نظارة التجارب ... لترى ما لا يُرى ... و تغلق عينيك عما يُرى ... لأن الأمور التي تُرى وقتية أما التي لا تُرى فأبدية ...



المالالله المحالي

كانت السيدة مارى خادمة تقية تسكن مع زوجها الفاضل زماناً والمنافية الله ... وأصابها سرطان طويلاً بلا أولاد لكنها كانت دائماً فرحة بنعمة الله ... وأصابها سرطان متقدم فى الرئتين و تقبلت المرض ببساطة و شكر و بتسامة لا تقارق شفتيها ...... وجاءت ليلة صعبة لم تستطع أن تتنفس فيها بسهولة و كأن الرئتين مغلقتين تماماً ... و لم ترد أن تزعج زوجها فخرجت إلى شرفة منزلها وكانت الساعة الثالثة بعد نصف الليل ... وظلت تصرخ من داخلها باسم ربنا يسوع أن يجعلها تتنفس ... وإذا بها ترى السموات مفتوحة والمسيح فى مجده وعن يمينه أمنا العذراء وربوات من الملائكة والقديسين ينظرون إليها بحب ... وظلت فى هذه الرؤيا ساعتين ... ولم تنتبه أن نفسها إرتاح تماماً ... ودخلت تنام وهي تسبح الله ... وما هي إلا أسابيع بسيطة عتى أنتقلت إلى هذا العالم السماوي ... الذي لا يُرى ....

# الهي الطيب

إلهي الطيب ... أشكرك أن هناك عالم آخر ... ليس فيه موت ولا وجع ولا صراخ ... ولا تجارب ...

أشكرك ... أنك بالتجربة تساعدني أن أرى ما لا يُرى ... و أن اشتاق للحياة الأبدية...

أشكرك يا رب ... لأنك ذهبت لتُعد لي مكاناً ... و إن أعددتنى للمكان حسب تدبيرك تأتي لتأخذني، حتى حيثما تكون أنا معك للأبد ....

إلهي الطيب ... علمني أن أرى ما لا يُرى ... لأن الأمور المرئية وقتية أما أسرارك الإلهية فتبقى إلى الأبد ....





ريو ۱۳: کانت الآن ما آنا آصنع، و لکنگ ستفهم فیما بعد  $^{(4)}$  لست تعلم آنت الآن ما آنا آصنع، و لکنگ ستفهم فیما بعد  $^{(4)}$ 

أشياء ومواقف صعبة كثيرة نواجهها في حياتنا فنقول: يارب .... أنا لست أعلم طاذا نفعل هذا بي؟! و طاذا نسمح بها يا الله ؟؟

ماذا صنعت أنا للنائى على بكل ذلك؟؟ و أشياء أخرى جميلة و خيرات ننالها فنقول: يا رب ... أشكرك .. لكنى لا أعلم لماذا تصنع كل هذا معى .. أنا غير مستحق ...

ويظل الرد دائماً ...: لست تعلم أنت الآن ما أنا أصنع ولكنك ستفهم فيما بعد... لن تفهم الآن إرادة الله و مشيئته و حكمته و صنيعه .. لكنك حتماً ستفهم يوماً ما ...

كالمريض الذي يسأل الطبيب عن الدواء ... ما أهميته؟ و ماذا يفعل؟ و كيف يعمل؟... و ما هي الأعراض الجانبية؟؟

فالمريض لا يمكن أن يفهم حالته المرضية مثل الطبيب ... إذا لابد للمريض أخيراً أن يثق في طبيبه حتى لو ظلت هناك تساؤلات بلا إجابات ...

إن السؤال الأفضل الذي ينبغي أن يشغلنا هو ... ما المطلوب مني يا رب لكي أشفى؟ ... أو ماذا نريد منى يا رب أن أفعل؟؟؟

عوضاً عن أن تسأله: طاذا وكيف نسمه لى بهذا المرض؟؟

لنتقبل الآلام كقبول الأووية من الطبيب لأجل خلاصنا، وكقبول النتأويب من الأب حتى نتمجر. القريس يوحنا وهبى الفم

### للانك ستفهم فيما بعر ١١

### <u>ا) التأخر في الإستجابة :</u>

أحياناً يكون الطلب جيداً ، لكنك تنتظر كثيراً .... و الله لا يستجيب ... و لا يشرح لماذا؟؟؟ فتتشكك ..!!

هل ربنا غاضب منى؟؟ هل لا يسمعني؟ هل يسمى لناس دون ناس؟؟ هل فات الأوان ؟!

كان أبونا ابراهيم ... مثل أي زوج يتمنى أن ينجب أطفالاً وهو شاب حتى يتمتع بهم ويتمتعوا هم به ... و وعده الله بأولاد يملأون الأرض كنجوم السماء وكرمل البحر ... ولكنه انتظر سنه واثنين وعشرة وعشرين ... ولا طفل واحد ... وكأنه يريد ان يقول : طاذا وعدنى با ان؟؟؟ وطاذا ناخات ؟؟؟

الالالالالا

وتظل الإجابة: لست تفهم أنت الآن ما أنا أصنع ... ولكنك ستفهم فيما بعد ... أترك لى اختيار الوقت المناسب.

وسارة تسأل ابراهيم: **dlذا نَاخراللَه عن الإسنجابة؟؟؟** أنا لم أعد أصلح الآن أن أكون أما ... صار رحمي ميتاً بسبب الشيخوخة ... وتكون إجابة ابراهيم: لست أعلم لكني أؤمن .. دون سبب أو منطق ... الله يعلم ما يفعل.

وبعد زمن طويل ... يأتي اسحق ... ويأتي بمعجزة ... كميت يقوم من مستودع سارة الذي صار كالقبر ... ليكون إشارة للمسيح وجداً للمسيح ...

ربما كان هذا التأخر سبباً فى زيادة إيمان ابراهيم وسارة ... أو سبباً فى تعلقهم بالطفل أكثر ... أو معيناً لهم فى تجربة ذبح اسحق بعدها بسنين بيد أبيه .... فكانت خبرة إيمانه الأولي ... ( بأخذ اسحق من مستودع سارة الميت) دافعاً لقبول امتحان ذبح إسحق، فآمن ابراهيم بقوة القيامة من الأموات وترجى أنه ولو دخل اسحق القبر لابد أن يقوم مرة أخرى ....

### الماليك معالمة الماليكية

المخلع ... بقي مريضاً بجانب بركة بيت حسدا لسنوات طويلة ... يرى المرضى يُشْفُون بطرحهم في البركة متى تحرك الماء ... و ينتظر ... و ينتظر ... ويرى بعينيه الماء يتحرك و يحاول ... و لكن ... بينما أنا آت، ينزل قدامي آخر (يو ٥ : ٧) بهذه الطريقة لا ينال الشفاء

وبعد ٣٨ سنة ... يأتيه المسيح ... ليقيمه بكلمة قدرته ... وكأنه يقول ... أنت لم تفهم ما صنعت بك ... ولماذا تأخرت ... ولكنك الآن فقط تراني وتؤمن بي فتفهم أن الشفاء الآن أفضل ... ومعه قيامة أموات وحياة أبدية ان آمنت بي .....

### لكنك ستفهم فيما بعر!!

1) في الضيقات الكثيرة: تأتي الضيقات على الكل ... ولكنها أحياناً تنهال على الأتقياء والفضلاء ...

ويكون السؤال ... طاذا يا رب ؟؟؟

يعقوب: كانت حياة يعقوب الأولى مليئة بالأخطاء، وعندما قابل المسيح أخيراً (تك ٣٦: ٢٤) ... بدأ يتغير، و أخذ اسماً جديداً ... إسرائيل ، لكن حياته امتلأت بعد ذلك بضيفات وتجارب كثيرة ....

ماتت راحيل المحبوبة وهي تلد بنيامين، و مات يوسف إبنه المحبوب أو هكذا ادعى إخوته وظل يبكيه أكثر من عشرين سنة و من كثرت البكاء فقد بصره، و أتت عليه مجاعة هددت كل أسرته و جاء إليه أولاده يطلبون منه بنيامين لكى ينزل معهم إلى مصر، فنطق أخيراً:

أعدمتموني الأولاد ... يوسف مفقود ، وشمعون مفقود و بنيامين تاخذونه صار كل هذا على (تك ٤٢ : ٣٦)

طاذا يا رب كل هذا ؟؟؟ لماذا من اليوم الذي رأيتك فيه (تك ٣٦: ٢٤) وعرفتك وباركتني وأخذتك في حضني تنهال كل هذه الآلام والضيقات علي .. كنت أظنها



المالالم المحمد المعالمة المحمدة

بدایة الأفراح ... فأنا قد تغیرت و تبت عن الكذب والغش ... طاذا با ب كل هذا ؟؟؟؟

ولم تكن هناك إجابة ... إلا ما يقوله الروح .... لست تعلم أنت الآن ما أنا أصنع و لكنك ستفعم فيما بعد (يو ١٣: ٧)

و أخيراً ... وبعد سنين طويلة ... أتى إليه أحلى خبر ... يوسف حي .... ولما وقع يوسف على عنقه وقبله و بكى يعقوب طويلاً من الفرح بعد سنين من المرار و الضيق و الدموع، تذكر الوعد .... لست تفهم الآن ما أنا أصنع ولكنك ستفهم فيما بعد .... ستفهم أنه: بضيقات كثيرة ينبغي أن ندخل ملكوت الله (أع ١٤: ٢٦)

يوسف : كان الابن المحبوب بل و المدلل لدى أبيه، لكن حياته امتلأت بالضيقات ... أبغضه أخوته و طرحوه فى البئر، و بيع كعبد فى مصر، و ظل فى ذل وشقاء كعبد ... ثم تأتيه مصيبة أكبر حين رفض الخطية وتمسك بالوصية فدخل السجن ... كان كلما يسير فى الطريق المستقيم تحل عليه الضيقات والمشاكل، فيتساءل : طاذا يا رب نسمة لى بذلك؟؟؟ ظلم ... وعبودية ... وسجن .... طاذا لا ندافة عن المظلوم؟؟؟

وتظل الإجابة: لست تفهم أنت الآن ما أنا أصنع ولكنك ستفهم فيما بعد... و أخيراً ظهرت خطة الله ليخرج يوسف من السجن و يصير الرجل الثاني على كل أرض مصر لينقذ شعبه وكل عائلته من المجاعة ... ويتحول الضيق الى فرح ... وتنتهي الأيام الصعبة بأيام مبهجة ... ويكتشف يوسف أن كل شئ كان يُرسم بدقة عجيبة لمصلحته ومصلحة من يُحب ... بحكمة إلهية لا يدركها الإنسان ...

هوسى : غار موسى غيرة روحية واشتهى أن يخلص شعبه ... ظن فى نفسه أن الله أعده لهذه الرسالة لأنه تربى فى بيت فرعون و فهم كثيراً من سياستهم و عسكريتهم و حكمتهم ... ففشل موسى ... و طُرد موسى ... و هرب موسى ... و دخل موسى فى غربة ... و تجربة طويلة ... راعياً للأغنام، منسياً مهملاً، فقيراً

الماليك معمد الماليان المالية

و منطوياً ... أربعين سنة ... طاذا يا رب ؟؟؟

طاذا لم نسنخدمني ؟؟؟

طاذا خسرت من الجولة الأولى ؟؟؟

لم يكن لي رغبة إلا انقاذ شعبك ...؟؟

لست تعلم أنت الآن ما أنا أصنع و لكنك ستفهم فيما بعد (يو ١٣:  $extsf{V}$ 

و دارت الأيام والسنين ... و رأى العليقة وسمع الصوت الإلهي ... قُمْ إنزل إلى مصر ... و فهم موسى ما لم يكن يفهمه ... فهم أخيراً بعدما انتظر طويلاً ... لم يكن قد أتى وقت الخلاص بعد ... و لم يكن الصراخ قد إرتفع للسماء بعد ... ولم يكن موسى قد تعلم التواضع بعد ... لأن لكل شئ تحت السموات وقت .....

فى العالم سيكون لكم ضيق .... طاذا يا رب ؟؟ اليس الأفضل أن تمناع الضيف والاضطهاد ...!؟

طاذا يا رب؟؟ طاذا نسمة لأولادك بالضيف بعد أن سهلت لهم طريف السماء وفرشنه بدمك ووضعت فينا روحك ... طاذا لا نزيل الأشواك والصعوبات من الطريف؟ طاذا لا تجعل الباب واسعاً والطريف سهلاً ؟؟؟؟

أنت لا تفهم بعد ما أنا أصنع ...... فلو اتسع الباب (يا حبيبي) لن تصل أبداً للملكوت السماوى، لأنه واسع الباب و رحب الطريق الذي يؤدي إلى الهلاك، و كثيرون هم الذين يدخلون منه (مت ٧ : ١٣)

دع الضيقات و الأشواك ... فهي التي تدفعك للسماء .... نظر يوحنا الرائي بإعجاب إلى ملايين القديسين اللابسين ثياباً بيضاً و الفرحين جداً في السماء ... فسأل: هؤلاء المتسربلون بالثياب البيض، من هم و من أين أتوا؟ (رؤ ٧: ١٣) ...

فسمع أحلى إجابة: هؤلاء هم الذين أتوا من الضيقة العظيمة و قد غسلوا ثيابهم وبيضوا ثيابهم في دم الخروف. (رؤ ٧: ١٤) جميع هؤلاء لم يفهموا لماذا جاءتهم الضيقة عظيمة في وقتها ... بكوا ... تألموا ... وسألوا: طاذا كل هذا

الالالالالاليمي

علينا؟؟؟ ولم تكن لهم إجابة حينذاك ... لكنهم لما وصلوا السماء ... اختلف الوضع تماماً ... فالثياب أبيضت و التسبيح لا ينتهى، و الفرح دائم لا ينطق به ... من أجل ذلك هم أمام عرش الله، و يخدمونه نهاراً وليلاً في هيكله، و الجالس على العرش يحل فوقهم لن يجوعوا بعد، و لن يعطشوا بعد ولا تقع عليهم الشمس و لا شيء من الحر لأن الخروف الذي في وسط العرش يرعاهم و يقتادهم إلى ينابيع ماء حية و يمسح الله كل دمعة من عيونهم رؤ لا: 10 ـ ١٧ ـ ١١)

و أنا بليد و لا أعرف صرت كبهيم عندك. و لكني دائماً معك أمسكت بيدي اليمنى. برأيك تعديني، و بعد إلى مجد تأخذني. من لي في السماء و معك لا أريد شيئا في الأرض. (مز ٧٣ : ٢٠ـ ٢٥)

دخل الطفل أندرو في مراحل المرض الأخيرة بعد رحلة عذاب طويلة ... ولم يتوقف هو و أمه و كل أحبائه عن الصلاة لأجله ... و كانت أمه تتشفع بالبابا كيرلس ... وترجو شفاءه بالرغم من كل التدهور ... لكن الله اختار له النصيب الصالح الذي لا يُنزع من الأبرار ... وانتقل للأمجاد السماوية ... ولما كانت صلاة الثالث، فإذا بالبابا كيرلس يظهر واضحاً للمصلين المجتمعين في تذكار الثالث ... وكأنه يؤكد و يقول: نحن أيضاً صلينا معكم من أجل اندرو ... لكن ربنا يريده معنا في السماء ... كفاية عليه كده ... و تعزى الجميع بتعزية روحية عظيمة ...

فليعلم كال انسان أن عناية الله تترفق بسخاء على الزين يتحملون من أجله التجارب والضيقات. مار السمق السرياني



المانانك محوص

## أبويا السماوي

أبويا السماوي ....

أنا أعلم أنك تحبني أكثر من كل المخلوقات التي خلقت ....

أنا أثق أنك تعرف الأفضل وتفعله ... أكثر من معرفتي واختياراتي ...

لكن كثيراً ما تغلبنى الأسئلة ... طاذا ؟؟ ... طاذا الضيف و الألم؟؟ ...

طاذا يا رب نناخرٍ؟

طاذا نبرو صامناً وأنا في أشد الحاجة أن أسمى إجابنك؟؟

أبويا السماوي ... أنت ترى ما لا أراه ... ترى الكون كله ... ترى الماضي والحاضر والمستقبل ...

ترى الأبدية والطريق إليها ... ترى كل شئ .... علمني أن أترك القيادة لك وحدك ... وافرح بكل ما تفعله بي ...

لن اسألك الفهم الآن ... ولكني أثق في وعدك ... أنك ستُفْهِمني فيما بعد ...

من يحتمل ظلماً من أجل الرب يعتبر شهيراً ،
ومن يتمسكن من أجل الرب يعوله الرب.
الأنبا موسى الأسوو

1.2



تعالوا نتخيل أن ربنا يسوع له كل المجد وهو الديان العادل - من كثرة رحمته وحنانه - سأل كل واحد منا : ما رأيك في أن تختار يوماً واحداً من حياتك لكي أحاسبك عليه...؟!!

تُرى ما اليوم الذي تستطيع أن تقدمه هدية لربنا وأنت فرحان، و تسأله أن يحاسبك و أن يُقَيِّمك عليه؟؟

ما هو ذلك اليوم أو الأيام الذى فيه تقول: يا رب .. أرجوك إنسى ... إنسى يا رب من فضلك بقية عمري واذكر لى هذا اليوم فقط ...

ربما تختار يوماً روحياً قضيته مع ربنا .. أو يوماً حضرت فيه القداس وتناولت أو آخر خدمت فيه بأمانة و محبة دون انتظار لكلمة شكر أو مديح ..... لكنك لو فحصت نفسك جيداً ستجد أنك ارتكبت خطأ ما أو أخطاء كثيرة في ذلك اليوم الذي اخترته ... إدانة أو غضب أو فرح بمديح أو شهوة ردية .....

بل ربما تكتشف أن عمرك كله قد انقضى ... و ليس به يوم واحد نقى تستطيع أن تتذكره و تقدمه للرب ..

إن أحلى يوم يمكنك أن تقدمه لربنا هو أكثر يوم تعبت فيه من أجله ... سواء تعب في الخدمة أو اضطهاد أو إهانة أو خسارة من أجل المسيح و تكون قد احتملت ذلك بفرح ... أو يوم سمح الله لك فيه بصليب أو ألم ... مرض أو خسارة أو فقدان لأحد

مرض أو خسارة أو فقدان لأحد.

فكما أن ساعة الصليب هي الساعة المجيدة التي جاء إليها المسيح خصيصاً، هكذا ساعة الألم من أجل الله ومع الله ... هي أفضل ساعة في الحياة كلها.

المالانك مولاي

لو سألنا بولس الرسول: اختر يوماً من حياتك كى تقدمه لربنا؟ سنجد أن بولس عنده أياماً كثيرة ثمينة ... رُجم يوماً ... وظنوه قد مات (أع ١٤: ١٩) أو يوم ضُرب بالعصى ومعه سيلا ثم ألقيا فى السجن وضُبطت أرجلهما بمقطرة وبعد الضرب والإهانة وقفا فى نصف الليل يصليان و يسبحان الله (أع ١٦: ٣٦\_ ٢٥) و يوم قضاه فى سفر طويل لبلاد بعيده ليبشر فيه فوجد الضرب والجلد ، و يوم انكسرت به السفينة (١٦ الـ ٢٥) وفقد كل رجاء للنجاة (اع ٢٠ : ٢٠) و أيام أخرى كثيرة لبولس .... يستطيع أن يقدمها لله ويقول له : أختر أنت يا رب ما الذي تريده....

ربما يختار الله له ... اليوم الذي سمح له فيه بشوكة فى الجسد ... ولما طلب بتضرع أن تفارقه رفض الله قائلاً له: تكفيك نعمتي لان قوتي في الضعف تكمل (١٢ و ١٢ : ٩) ... قد يكون ذلك اليوم هو أمجد أيام حياته ...

لو سألنا يوسف : اختر يوم من حياتك كي تقدمه لربنا؟

سيقول: اليوم الذي رُميت فيه في البئر وأنا صغير ... ومع اني شعرت بالخوف وصرخت لأخوتي ولم يسمعوني لكني كنت أثق في إله اسرائيل ... كم بكيت في هذا اليوم ... لأنى لن أرى أبى ثانية ....

كم تألمت و تضررت من ظلم أخوتي وقسوتهم ... لكني أرى هذا اليوم عظيماً ... أو اليوم الذي هربت فيه من الخطية و من امرأة فوطيفار، فكانت النتيجة إني وضِعت في السجن سنيناً طويلة عانيت فيها الظلم والظلام .... أظن أن هذا اليوم يفرق عندك يا رب ...!!!

و ربنا يقول له طبعاً يفرق معايا ... هذا اليوم كان أعظم من أيام وجودك على كرسي مصر ... و أحلى بكثير من أيام الراحة والمُلك في بيت فرعون.

لو سألنا أبونا ابراهيم: اختر يوماً من حياتك كى تقدمه لربنا فيحاسبك عليه؟ سيقول: ربما اليوم الذي تركت فيه أهلى و أرضى و ذهبت لمكان لا أعلم عنه



المادالفالي محمولي

شيئاً ... لأني سمعت كلام ربنا بدون نقاش ... وتحملت آلام الترك و الفراق و أنا فرحان ... هذا اليوم غير مسار حياتي ومسار التاريخ كله ... أكيد هذا اليوم غالى عندك يا رب ....

لا .. لا .. هناك يوم كان أعظم وأغلى ... و هو اليوم الذي أخذت فيه اسحق ابني وحيدي و حبيب قلبي، و أنا رجل عجوز أخذته باكراً مسيرة ثلاثة أيام و طول الطريق كان قلبي يخفق خوفاً و حزناً و لكني لم أتنازل عن طاعتك يا رب مهما كلفني ذلك من تعب .... اليوم الذي رفعت فيه السكين على أبني اسحق لأذبحه لك ، ولم أكن أعلم ماذا سأقول لأمه عندما أعود لها بدونه، غير مكترث بمشاعرى و لا مشاعرها ... هذا اليوم غالى عندك يا رب وأنا أقدمه لك وأنا فرحان به ...

### أيوب الصديق: لو قلنا له اختر يوماً من حياتك تقف به أمام الله

ربما يقول: أختار اليوم الأول الذى حصلت فيه التجربة بالرغم من أنه كان أصعب يوم فى حياتي .... فالأخبار توالت فيه سريعاً بخسائر متعدده حتى انتهت بخسارة كل أولادي، لكني استطعت أن أقول أشكرك يا رب ... وظللت أقول الرب أعطى، والرب أخذ ليكن أسم الرب مباركاً. (اي ١: ٢١) أنا عارف أن هذا اليوم نال إعجاب ربى.

إنما الأيام التي سبقت هذا اليوم كانت كلها سهلة ... كنت أصلي وأصوم وأقدم ذبائح لكنها لم تكن أمامك مثل هذا اليوم، الذي قبلت فيه التجربة ولم يهتز ايماني و لم أتخلى عن بري وشكرتك ... لقد علمت أن هذا اليوم مختلف تماماً أمامك، لكن ليتني بحالى هذا تمسكت ... لكني للأسف ضعفت...

أو اليوم الذي ضربني الشيطان بقروح في كل جسدي حتى لم أحتمل شئ فجلست في الرماد ... وحتى إمرأتي و شريكة حياتي لم تحتملني و قالت لي : أنت متمسك بعد بكمالك؟ بارك الله ومت! (أي ٢: ٩) فتمسكت بثقتي فيك و لم أتذمر بل قلت لها : تتكلمين كلاماً كإحدى الجاهلات! .. أالخير نقبل من عند الله، و الشر لا نقبل؟... هذا اليوم أيضاً غالي عندك يا رب.

الماليك معرور

أو اليوم الذي تكلم الله فيه معي ... بعد أن ظللت شهوراً في انتظاره معاتباً و متسائلاً: يا رب ... لست أعلم طاذا نفعل كل ذلك؟ طاذا خاصمني؟؟ كلام الناس و تعييرهم عذبني و ألمني و لم أعد احتمل ... و أخيراً أجابني الرب من العاصفة و رفع وجهى فهانت علي التجربة وقلت له : سامحني يا رب لأني نطقت بكلام لم أفهم .. أنا نادم و لكني أسألك فتُعَلِّمني ... هذا اليوم أيضاً كان يوماً عظيماً لأني رأيته كما لم أراه من قبل ... بسمع الاذن قد سمعت عنك و الان راتك عيني (أي 25:0)

معلمنا بطرس الرسبول: لو سألناه: إختر يوماً من حياتك كى تقدمه لربنا فيحاسبك عليه؟

سيقول: أظن أن أحلى يوم يمكن أن أقدمه لربنا هو اليوم الذي دخل فيه سفينتى ليعظ الجموع ... و قد كنت فى الحقيقة متعباً و محبطاً بعد أن قضينا الليل كله دون أن نصطاد شيئاً ... لكنه قال لى : « أدخل إلى العمق و ألقوا شباككم للصيد ... فقاومت أفكارى حينذاك.

وقلت له: على كلمتك ألقي الشبكة ... هذا اليوم الرائع الذي انتهى بسجود و توبة، ودعاني فيه السيد لأن أصير صياداً للناس ... فتركت كل شئ وتبعته ...

أو ربما أقدم له اليوم الذي تعبت فيه من الأمواج واالرياح الشديدة وأتت على أفكار ضعف و خوف كثيرة ... أين هو؟ طاذا نركنا؟ هل سينزكنا نغرق؟ ... فأبصرت خيالاً من بعيد يمضى إلينا ماشياً على البحر فقلت له : يا سيد، إن كنت أنت هو فمرني أن آتي إليك على الماء (مت ١٤ : ٢٨) فقال لي: تعال .

فنزلت من السفينة و مشيت على الماء لأذهب إلى يسوع

و ظللت اصعد و انزل مع الموج، و لكن لما شككت فيه و خفت بدأت أغرق و صرخت قائلاً: يا رب، نجنى!. فلم يتركني و فى الحال مد يده و امسك بى و انقذنى ... هذا اليوم لن أنساه أبداً ...



المالالة المحمدة

أو ذلك اليوم الذي قُبض علي فيه وكنت أنتظر الموت فى السجن مثل يعقوب بن زبدي صديقي الحميم الذى سبقنا كلنا للإستشهاد والمجد ... و استغرقت فى النوم ... واذا بملاك الرب يوقظنى لينقذنى و يخرجنى ... فخرجت من ظلمة السجن و كأنى قمت من الموت ...

أو أظنه آخر يوم في حياتي حين قدمت جسدي ذبيحة له ... مصلوباً منكس الرأس ... يا ليته يحسب لي هذا اليوم ...

يوحنا الحبيب: لو سألناه: اختر يوماً من حياتك كى تقدمه لربنا فيحاسبك عليه؟

سيقول: اليوم الذى رأيته فيه لأول مرة ... عندما أشار يوحنا المعمدان إليه قائلاً ... هوذا حمل الله الذي يرفع خطية العالم (يو ا: ٢٩) ... فتبعته و كان معى اندراوس ... فالتفت المسيح و قال لنا: ماذا تريدان أن أفعل لكما؟ ...

فأجبناه: يا سيد أين تمكث؟ ... فدعانا و قضينا عنده ذلك اليوم كله ... أظن أن هذا اليوم هو أجمل يوم في حياتي ...

و هناك يوم ثان ... اليوم الذي سرت و راءه حتى الصليب و لم أخف مما قد يحدث لي و بالرغم أن كل التلاميذ خافوا وتركوه، إلا إنى لم أتركه حتى الصليب ... و مكافئتى منه كانت أنه أعطاني مريم أمه و جعلها أماً لى و أعطانى مسئولية رعايتها ... لو كنت قد خفت من الصليب لحُرمت من هذه العطية العظيمة ...

و هناك يوم آخر ... عندما كنت منفياً فى بطمس وكنت أصلي لربنا قائلاً: يا رب كل أخوتي قد سبقوني للسماء ... كلهم فرحين بك ... لماذا تتركني على الأرض و أنا عجوز وحيد لا أعمل شيئاً؟!

عمرى قارب المائة سنة ... خذنى إلى السماء و فرحنى ... فوجدت السماء قد انفتحت و رأيت ابن الله جالساً على عرشه .. رأيت و رأيت و رأيت عجباً ... الملائكة ورؤساء الملائكة و الشيوخ و تسابيح و صلوات...

### كاذا الألم؟

السنجد كثيرين يقدمون أياماً مجيدة لله يفتخرون بها ... و أما أنت فماذا ستقدم؟!! هل ستجد يوماً واحداً تقدمه؟؟؟ أم يضنيك البحث فلا تجده ..!؟

ربما يقول واحد منا لربنا: يا رب ... أنا عمري كله خطية وأيامي كلها سيئة، لكن اليوم الذي سمحت لي فيه بمرض خطير و أيقنت أن عمري سينتهي، انتبهت ... و تغيرت حياتى ..... فبدأت أصلى بجدية و أحرص على التناول من الأسرار المقدسة ... هذا اليوم يا رب كان يوم فاصل في حياتي ... ما قبله يختلف تماماً عما بعده ... أشكرك يا رب لأجله ... و بالرغم أن كل من حولي تضايقوا جداً لأني ابتعدت عنهم و تركتهم إلا إنني فرحت جداً بهذا اليوم لأنه كان لي فرصة للتوبة... و بعد ذلك اليوم أيضاً، كل يوم وجع كنت أمر به أقدمه لك ... فبعد أن كنت لا أمتلك يوماً واحداً أقدمه لك أصبح الآن عندي أياماً كثيرة فيها أوجاع وآلام كنت أفرح فيها لأني كنت أشعر بأنك قريب مني جداً.

عارف يا رب ... لو لم تسمح لى بهذا الوجع فى اليوم المناسب لفقدت أبديتي .... أشكرك يا رب على التعب والوجع والمرض ... أشكرك على الإهانات والمشاكل ... أشكرك لعدم استجابتك لي برفع الضيق.... حتى أجد شيئاً أقدمه لك يوم لقاءي بك.

لا نناثر أن الضيقات تحرث بسماح من الله الاوسائل تنبهنا وتجعلنا نتضع، لى نتنقى بالآلام والأتعاب سواء الناتجة عن خطايانا أو التي يرسلها الله عن طريق الخرين.

(القريس ثيوفان (الناسك



المالالم المحصور

### ربي يسوع

ربي يسوع .... أيام كثيرة انقضت ... ولا أظن أن يوماً واحداً فيها يشفع لي ... حتى الأيام التي أردت فيها أن أرضيك ... ضاعت وسط الهموم و الذات و المشغوليات ...

هناك أيام بدأت بصلاة وخدمة وفرح وانتهت باهتمامات أرضية وخطايا كثيرة ... هناك أيام انتهت بتوبة ودموع ولكنها بدأت بعيدة كل البعد عن رضاك ...

### حقاً یا رب ....

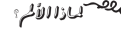
أنا لا أجد يوماً أقف به أمامك ... ولكني أتجاسر واصرخ إليك ... إن لم تجد يوماً لعلك تجد ساعة واحدة نقية مثل التي صرخ فيها اللص اليمين .... أذكرني .... ونال بها الفردوس ...

أحسبني يا رب مع أصحاب الساعة الحادية عشر لأني هأنذا بالآثام حُبل بي وبالخطايا ولدتنى أمى ...

وإن لم تجد يوماً أو ساعة يا رب ... لعلك تذكر لي تعباً أو ألماً احتملته لأجلك ... وإن لم أكن قد احتملته بفرح كما يليق بك سامحني يا رب و اعطني يا رب ساعات وأيام أقدمها لك قبل نهاية العمر ....









لأن الله الذي قال: أن يشرق نور من ظلمة، هو الذي أشرق في قلوبنا، لإنارة معرفة مجد الله في وجه يسوع المسيع. و لكن لنا هذا الكنز في أوان خزفية، ليكون فضل القوة لله لا منا. مكتئبين في كل شيء، لكن غير متضايقين متحيرين لكن غير يائسين. مضطهدين لكن غير متروكين مطروحين لكن غير هالكين. حاملين في الجسد كل حين إماتة الرب يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضا في جسدنا. لأننا نحن الأحياء نسلم دائما للموت من أجل يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا المائت. (آكو ٤: ٦-١١)

و بالرغم من أننا أولادك يا رب و الذين أحببتهم و اخترتهم للأبدية فتجسدت و تألمت و مت من أجلنا و صعدت لتعد لنا مكاناً في السماء ... و بالرغم من أنك جعلت ملائكتك تسهر على خدمتنا و حراستنا و أسكنت روحك القدوس فينا، إلا أنك جعلت لنا كل هذا الكنز في جسد بشرى ضعيف كالإناء الخزفي ...

وع إن معرفتنا وعلاقتنا بالله لا تعفينا من ضيقات العالم، ولا تعطينا مناعة من

المشاكل، ولا تضمن لنا حياة سهلة... بل هناك وعد بالضيق والإكتناب والآلام والإضطهاد .... لكن فى وسط كل هذه الأوجاع ... تظهر يد الرب القوية لتحملنا و تحفظنا ... فلا نهلك أبداً.





المراابة المراجعة

#### كيف يعمل الله في الأواني الخزفية؟

كلما كنت ضعيفاً ومكسوراً .... كلما أستطاع المسيح أن يعمل فيك و بك ... فإنه لا ينتظرك عندما تكون قوياً و صالحاً و قديساً، إنما يستخدم التجارب و الضيقات و الظروف الصعبة لكى يعيد تشكيل عجينة نفسك كالطين في يد الفخاري ... فهو يعجنها بالماء ويحركها بأصابعه ليخرج منها إناءً مختاراً قديساً و عظيماً في السماء.

جميعنا ... بلا أستثناء ... عبارة عن أوان خزفية أو صناديق مكتوب عليها قابلة للكسر (Fragile) ... ولكن الله يعلم جيداً كيف يحميها و كيف يحملها دون أن تنكسر...

جميعنا ... تمر علينا مشاعر الضياع أو الفشل أو الوحدة ... و أحياناً تظلم الدنيا كلها من كل ناحية و كثيراً ما نقع في الشك و الخوف ...

## يا رب ... لماؤا تضع الكنز في إناء خزفي؟

ما هي حكمنك يا رب؟ ...

طاذا اخترت أن نصناع هذا الإناء من الخزف و لم نصنعه قوياً من الفضة أو النهب؟؟

ما أسهل أن يُكسر هذا الإناء،... فالإناء الخزفي عادي و ضعيف و غير متميز ... ستجد في الدنيا من هو أفضل منك كثيراً ... هناك من هو أقوى في الإرادة ... أو أعمق في التفكير أو أكثر حكمة أو بساطة أو معرفة أو موهبة ....

لكنك أنت أيها الإنسان الضعيف، المجرب أو المريض أو الفقير أو الجاهل ... يختارك الله و ينتقيك من بين كل هؤلاء الأقوياء فيعمل بك ومعك لتكسب نفوساً للسماء ... حينئذ تفهم أن فضل القوة يرجع لله وليس لك.

الماليك معرون

بل اختار الله جعال العالم ليخزي الحكماء و اختار الله ضعفاء العالم ليخزي الأقوياء. و اختار الله أدنياء العالم و المزدرى و غير الموجود ليبطل الموجود (اكو ١ : ٢٧، ٢٧)

وه هوسى العجوز الذي تخطى الثمانين عاماً يقود اثنين مليون نسمة من الشعب اليهودى وراءه ليخرجهم من مصر بقوة عظيمة ... إذاً ، لا يستطيع أحد أن يقول أن هذا هو عمل موسى أبداً ... إنما الكنز الذي بداخله هو الذي يعمل.

صع موسى الذي يقول أنا لا أعرف أن أتكلم لا أمس و لا قبل من أمس ... بل أنا تُقيل الله و اللسان يأخذ لقب « كليم الله »

وهنا تظهر علامات الإناء الخزفى ....

## أول علامة للإناء الخزني

#### (۱) ... مكتنس لكن غبر منضابقس

#### We are troubled ... not distressed:

من سمات هذا الإناء الخزفي الكآبة ... فالضعف الإنساني لابد أن تمر عليه فترات كآبة وضيق وانهزام ولكن الكنز الداخلي يسند الإنسان.

فالإكتئاب أصبح سمة من سمات العصر ... الناس أصبحت لا تعرف طعم الفرح الروحي ... تخاف أن تضحك .. لا تستطيع أن تعيش ببساطة .. العقل لا يكف عن التفكير في المشاكل و الظروف و القلب يحمل الكثير من الخوف..... و النتيجة بالتالي هي الحزن الردئ ...

قد يكون هذا طبيعياً لأنه سمة من سمات الإناء الخزفي ... فعندما تمر بفترة ضيق شديد لا تنزعج كثيراً لأن إناءك الخزفي ضعيف و هش و قابل للكسر ... يهتز أو ينهار أمام أبسط المشاكل بكل سهولة و يسر ...!!



الماذاالألح

يولس العظيم: اختبر هذه المشاعر ... فإننا لا نريد أن تجعلوا أيها الإخوة من جعة ضيقتنا التي أصابتنا في أسيا، أننا تثقلنا جداً فوقالطاقة، حتى أيسنا من الحياة أيضاً. لكن كان لنا في أنفسنا حكم الموت، لكي لا نكون متكلين على أنفسنا بل على الله الذي يقيم الأموات. (١كو ١ : ٨، ٩)

تمر علينا أوقات يكون لنا في أنفسنا حكم الموت ... مثل الأموات ... لا نقدر أن نصلي أو نصرخ و لا أن نفتح الإنجيل و لا أن نفعل أي شئ ... كل هذا من كثرة الضغوط والإحباطات من النفس ومن الغير ومن الظروف ... هذا العجز و الضعف هو ما يجعل الكنز الداخلي يعمل ... ننتظر حينئذ التدخل الإلهي ... قوة القيامة ... التي ليس لها بديل ...

إيليا النارى كان له هذا الكنز في إناء خزفي ... فمر عليه الإكتئاب وانهار نفسياً بعد أن قتل كهنة البعل ... ثم سار في البرية مسيرة يوم حتى أتى و جلس تحت رتمة و طلب الموت لنفسه و قال: قد كفي الآن يا رب خذ نفسي لأنني لست خيراً ـ من آبائی (امل ۱۹: ۶)

لأن بني إسرائيل قد تركوا عهدك، و نقضوا مذابحك، و قتلوا أنبياءك بالسيف، فبقيت أنا وحدي و هم يطلبون نفسى ليأخذوها (امل ١٩: ١٠)

فلا يستطيع إيليا بعد ذلك أن يدعى أنه أنقذ بلاده من الوثنية ... بل يظل فضل القوة لله وحده ... الله الذي لم يتركه للحزن الردئ والكآبة ... وأعاد إليه قوته وإيمانه...



الماليك معالمة الماليك

رَحُ كُذُلِكُ دَاوِدِ النّبِي المحبوب: كتب في مزاميره .... إلى متى يا رب تنساني كل النسيان ؟ الى متى تحجب وجعك عني؟ إلى متى أجعل هموماً في نفسي وحزناً في قلبي كل يوم؟ إلى متى يرتفع عدوي عليّ ؟ (مز ١٣: ١، ٢) أما في نهاية المزمور فيقول: أما أنا فعلى رحمتك توكلت يبتهج قلبي بخلاصك. أغني للرب لأنه أحسن إليّ (مز ١٣: ٥، ١)

قيل عن السيد المسيح نفسه ... له كل المجد ... و ابتدأ يدهش و يكتئب (مر ١٤ ... و ابتدأ يدهش و يكتئب (مر ١٤ ... ٣٣)

عندما تمر بفترة إكتئاب من ضيقة أو من ألم أو من تجربة شديدة ... تذكر أن السيد المسيح له المجد وكل القديسين قد مروا بهذه المراحل، و هذا ليس معناه أنك خسرت حياتك. إنما الإناء الخزفي يعترف بضعفه ... وبعد ذلك الكنز سيعمل وتأتي القيامة بعد الألم و الصليب ... بأفراحها و انتصاراتها ...

من المشاعر النفسية الأخرى التى نمر بها .. الخوف ... فلابد لنا فى حياتنا من أوقات خوف ... التلاميذ أنفسهم اضطربوا و خافوا جداً لدرجة الرعب و الشك... فهل رفضهم المسيح لأنهم خافوا ...!؟ لا ... لم يرفضهم وكأنه يقول لهم ...

هذه سمات الإناء الخزفي الضعيف، و هذا لا يعني أن الله ينزع الكنز منه ... فقد يظل يتعامل و يعمل مع بطرس و توما و يعقوب ... أولئك الذين خافوا أولاً وهربوا وضعفوا ثم عادوا بعمل قوته و نعمته ... ليصنعوا المعجزات، ويظلوا رسل الكنيسة وآباءها ...

ماذا خاف أبونا ابراهيم - خليل الله - أن يقول لفرعون أن سارة زوجنه ...؟! حرصاً منه على مصلحنه و حيانه ...؟!!

طاذا خاف أبونا اسحق و أبونا يعقوب ... و قد رأوا الرب ...؟!

إنه الإناء الخزفي ... الضعيف ... لكنه يحمل الكنز ...



المنااليك معمل

## ثاني علامة للإناء (الخزفي:

#### (r) متحبر ب<u>ن، لکر، غبر بائسیر، :</u>

#### We are Perplexed... but not in despair

أحياناً نظن أن أولاد ربنا لا يحتارون أبداً ... كل شئ سهل و واضح أمامهم ... لكن الحقيقة أن الأتقياء يمرون بأوقات حيرة شديدة وبلبلة ... لأن لهم هذا الكنز في أوان خزفية ...

يا رب نحن أولادك ... و يسكن فينا روحك القدوس الذى هو روح الحكمة و الإفراز ... لماذا تمر بنا أوقات من الحيرة و القلق و الإحباط و الوجع ...؟؟

فيجيب الرب: يا أولادي ... أنتم ما زلتم تحت الآلام ... ما زلتم في الجسد ... ما زلتم آنية خزفية ...

لكن ضعوا تقتكم في الكنز الداخلي واطمئنوا ... هي حيرة مؤقتة ولكن المسار كله لن ينحرف أبداً ...

تحير يشوع بن نون ... حين هُزم أمام عاي ... واضطرب ... و بكى منزعجاً من الهزيمة والعار ... لكنه لم يقع فى اليأس ... و اكتملت المسيرة بالتدخل و الإرشاد الإلهي ... و رجع إلى انتصاراته و انجازاته و ترقى من مجد إلى مجد ... مع أن حياته لم تخلو من الحيرة ...

## علامة ثالثة للإناء (الخزفي .

#### (<del>۳</del>) <u>مضطهدیی لکی غیر متروکیی:</u>

#### persecuted, but not forsaken

يا رب ... طاذا نبرك شعبك و كنيسنك فريسة للإضطهاد و الذل ..!؟ فيجيب الرب: هذا هو شأن الأواني الخزفية فلابد لها أن تتخبط وتتشوه أحياناً



المالة المالية

و أن تنكسر أحياناً أخرى ... و لكن الكنز لا يفارقها ....

و طالما بقيت الكنيسة شبه المسيح فلابد لها أن تُضطهد لأن العالم يرفضها.. و جميع الذين يريدون أن يعيشوا بالتقوى في المسيح يسوع يضطعدون (٢تي ٣ : ١٢)

وي كل شئ تحت السماء معد و مدبر بدقة حسب المشيئة الإلهية ... فمهما كان حجم الإضطهاد أو شكله أو زمنه... فهو محسوب بدقة من قبل ضابط الكل ...

وه الله يرى هذا الضيق... إني لقد رأيت مشقة شعبي الذين في مصر، و سمعت أنينهم و نزلت لأنقذهم (اع ٧ : ٣٤) و هذا الضيق يؤهلنا للسماء ... من أجل صبركم و إيمانكم في جميع اضطهاداتكم و الضيقات التي تحتملونها. بينة على قضاء الله العادل، أنكم تؤهلون لملكوت الله الذي لأجله تتألمون أيضاً. إذ هو عادل عند الله أن الذين يضايقونكم يجازيهم ضيقاً. و إياكم الذين تضايقون راحة معنا عند استعلان الرب يسوع من السماء مع ملائكة قوته. (٢٠س ١ : ٤-٧)

#### (٤) مطروحين لكن غير هالكين:

#### Struck down, but not destroyed

أن تشعر بأن الله قد تركك و نسيك ... هذا إحساس صعب.

و قالت صعيون : قد تركني الرب، و سيدي نسيني. راش ٤٩ : ١٤) ... لكن الله يسارع بالرد فيقول: هل تنسى المرأة رضيعها فلا ترحم ابن بطنها؟! حتى هؤلاء ينسين و أنا لا أنساك. هوذا على كفي نقشتك أسوارك أمامي دائماً. راش ٤٩ : ١٥، ١٦)

مار مرقس الرسول تبع السيد المسيح ليلة صلبه لكنه خاف فترك إزاره لمن أمسكوه و هرب عرياناً ... هذه الواقعة كانت كافية لإحباطه... لكن لأنه إناء خزفي قبله الرب وشجعه كما فعل مع باقي الرسل ... و أيضاً حينما رفضه بولس الرسول في الخدمة (أع 10: ٣٧\_ ٣٩) ... فهذا الرفض كان كفيلاً لاحباطه و إحساسه بالفشل،



المادالفاتي معمل

لكنه خدم بعد ذلك مع برنابا حتى تقوى وتقدم واصبح كارزاً لأفريقيا كلها. في بعض الأحيان قد ينتابك إحساساً بغضب ربنا ..... هذا الإحساس مر به يونان عندما قال: لأنك طرحتني في العمق في قلب البحار، فأحاط بي نهر جازت فوقى جميع تياراتك ولججك (يون ٢: ٣)

إحساس بالانكسار و الفشل و أن الرب طرحه من يده بسبب غضبه عليه ... لكن يونان خرج من الحوت و افتقد نينوى ... و رغم كل ما فيه مناضعفات ... صار آية لأهل نينوى وسبباً لخلاصهم ...

إن كنت تشعر بأنك إناء خزفي مكسور، مطروح، فاشل، مرفوض،..... أو بك عجز نفسي أو روحي أو جسدي... ومعايير الدنيا تقول: أنك لا تصلح لشئ .... ثق أن معايير ربنا تقول: أنك مقبول جداً بل و محبوب جداً، ويستطيع أن يعمل بك أكثر لكنه يحتاج منك تسليم وتجاوب معه.

#### (ه) حاملين في الجسد كل حين إماثة الرب بسوع :

لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا. (أكو ٤: ١٠)

ماذا نعني كلمة: حاملين إمانة الرب يسوع؟

عندما تمر السنوات و يجرى العمر ، تكتشف فجأة أنك كبرت و شخت ... فتشعر أن الجسد يضعف و الأمراض تتزايد و أن النهاية قد اقتربت ... هذا الإحساس يذكرك بضعف الإناء الخزفي وأنه سيكسر عما قريب ... و هو إحساس صعب للغاية و ملئ بالضعف والخوف والقلق ...

لكن مع صعوبة هذا الإحساس تشعر أن الله يعمل بك أكثر لأنك حامل فى جسدك إماتة الرب يسوع ... فتظهر حياة يسوع ... أي أنه يظهر عليك شبهه أكثر. فبقدر ما تشعر بضعفك أكثر وقربك من الموت، بقدر ما ربنا يعمل بك أكثر من العادى ...

## الماليك معالمة

وهذه هي فلسفة الموت والحياة ... الموت والحياة في المسيحية لا يفارق أحدهما الآخر ... ففي جسدك خلية تموت وخلايا أخرى تولد ...

لكى تعيش حياة أبدية لابد أن تموت ... ولكى تقوم مع المسيح لابد أن تموت كل معه. ولكي تتقدم خطوة روحية لابد أن تمر من الباب الضيق .... كل درجة فى الطريق الروحي فيها موت وقيامة ...

فلكي تتذوق طعم الفرح الروحي لابد أن تمر على الحزن الروحي... مرض قد يذلك و قد يجعل الموت قريباً منك ... فتخرج منه أكثر روحانية.

لابد أن تعترف أنك إناء خزفي ضعيف، جاهل، مريض، مطروح، مكتئب، مكسور.... ولا تثق في نفسك...

لكن ثق أن الله قادرأن يعمل بك كما أنت ... فلا تنتظر حتى تكون أقوى أو أصلح أو تصبح حياتك أفضل حتى تخدم أو تعمل مع الله أو تقترب إليه، بل بالعكس و أنت هكذا سيعمل بك أكثر و أفضل..!!

أترك المشاكل والهموم والمشاعر السلبية ... كآبة و يأس و شك و ضيق و هزيمة و خسارة .... لا تنشغل بكل ذلك، فسيظل الكنز داخلك كما هو و سيعمل بشكل أفضل.

لماذا لم يتكبر بطرس حين أقام ميتاً ... لابد أنه لم ينسى أبداً أنه أنكر سيده ثلاث مرات ...

لماذا لم يتكبر بولس حين أقام ميتاً ... لابد أنه لم ينسى أبداً أنه كان مجدفاً ومضطهداً ومفترياً ...

فى الحيرة والحزن والخوف قل: يا رب أنا ميت ... يا رب قل : قم فأقوم ... لكن لا تنتظر من الميت أي حركة ... قل كلمة .... أنا لن أستطيع أن أقوم بدونك، و لن أعرف أن أحل مشاكلي أو أغلب حزني و خوفي... بدونك .... لن



المالالله المحمد المعمد المعمد

أستطيع أن أفعل شيئاً وحدي .... أعرف شيئاً واحداً هو أنك قادر أن تقيمني من الموت.

ويختم الرسول بولس هذه الكلمات المشجعة ... لأن جميع الأشياء هي من أجلكم ( (اكوع : 10)

## إخوتي الله حباء ... إعلموا جيراً أن:

تأخر إستجابة ربنا هي من أجلنا ... إضطهادات الكنيسة من أجلنا، مشاكلنا في بيوتنا من أجلنا، احباطاتنا في حياتنا من أجلنا، المرض من أجلنا، و أي شئ سلبي في حياتنا هي كلها من أجلنا... هذه هي علامات الإناء الخزفي التي تجعل الله يعمل.

## أشكرك ... لائني ضعيف

ربى الغالى .... أشكرك على هذا الكنز الذي وضعته في ....

وأشكرك على إنائي الخزفي الضعيف

أشكرك أن روحك القدوس لم تنزعه مني ... بالرغم من كسلي وكبريائي وغبائي وجهلى ...

أشكرك لأن هذا الكنز لا يتأثر بكوني ضعيفاً مطروحاً ... مكتئباً أو حتى ميتاً ... أشكرك لأن قوة قيامتك تعمل في وأنا أضمحل يوماً فيوماً ...

أَشْكَرِكَ لأنك في هذه جميعها ... هذه الأوجاع و الضيقات و المشاكل ... تعظّم انتصارك في وتغلب ضعفى وعجزي وخوفى ...

أشكرك يا رب ... لأني لم أعد أخاف الشر أوالألم لأنك دائماً هناك تمسك يميني ... تقودني الى مياه الراحة وترد نفسي ... لم أعد أخاف الموت لأنى أشتاق أن أراك ...



## في كيف ننمنى بالفرح الروحي؟

إن علامة المسيحي الحقيقي هي الفرح ... فالمسيحي يُعرف من ابتسامته ... و بشاشته.

الإنسان المسيحي فرحان بنعمة ربنا ... فرحان ان أبوه ربنا ... فرحان ان إسمه مكتوب في السماء، فرحان لأنه عارف أن الله لا يُخطئ أبداً في أحكامه و تدابيره ..

لكن كيف نحتفظ بفرحنا بالرغم من التجارب والضيقات والضغوط .....

الفرح الروحي ليس فيه لأن ولكن هو بالرغم من أو مع أن ....

الفرح فى الدنيا دائماً له أسبابه... مال، نجاح، زواج، أطفال، إنجازات، كل ما هو جديد.....

كلها أسباب للفرح... إنما في الحياة الروحية... فالدوافع للفرح تختلف ... قد تكون المحبة أو التوبة أو الرجاء ... لكن ما يميز الفرح الروحي أنه بالرغم من ... إنك لا تستطيع أن تقول لشخص عالمي رسب في امتحان أو خسر المال ... إفرح ... فهذا غير منطقي ... و لكنك تستطيع أن تقولها لإنسان مسيحي روحاني في ضيقة أو تجربة ... إفرح

## (الفرح بالرغم من (السجن:

فلما رأى مواليها أنه قد خرج رجاء مكسبهم، أمسكوا بولس و سيلا و جروهما إلى السوق إلى الحكام. و إذ أتوا بهما إلى الولاة، قالوا : هذان الرجلان يبلبلان مدينتنا و هما يعوديان. و يناديان بعوائد لا يجوز لنا أن نقبلها و لا نعمل بها، إذ نحن رومانيون. فقام الجمع معا عليهما، و مزق الولاة ثيابهما و أمروا أن

المارارة المرادة

يضربا بالعصي. فوضعوا عليهما ضربات كثيرة و ألقوهما في السجن، مُكَرِّحَ و أوصوا حافظ السجن أن يحرسهما بضبط. و هو إذ أخذ وصية مثل هذه، القاهما في السجن الداخلي، و ضبط أرجلهما في المقطرة. و نحو نصف الليل كان بولس و سيلا يصليان و يسبحان الله، و المسجونون يسمعونهما. (أع ١٦ : ١٩ ـ ٢٥)

لم يُذكر عن بولس و سيلا أنهما يصرخان من داخل السجن: يا رب أنقذنا ... خلصنا ... و لم يسجل لهما السفر أي اعتراض أو تذمر ...

فلم نسمع منهما : طاذا يا رب؟؟؟ يا رب لا نسلطيى الإحلمال ؟؟؟ أرى ما هو سبب فرحهما؟! ... كنف بسبحان؟! كنف بشكران؟!

فلا يوجد في السجن أكل ولا راحة ولا وعد بالخروج... لا يوجد إلا ظلمة و قهر و ضرب و انتظار لحكم ... قد يكون بالإعدام...

هذا هو سر الفرح الروحي الذي نتمنى أن نصل إليه... الفرح باستمرار مهما كانت الظروف و بالرغم من كل الظروف ...

فلا تنظر إلى أسباب الحزن التي في حياتك ... إنما أنظر الى ربنا الذي في حياتك ... ذاك الذي يخرج من الجافي حلاوة ...

بولس وسيلا يفرحان ... لأنهما يخدمان المسيح ويتألمان من أجل إسمه ... الفرح

### بالرغم من عرم (الإستجابة:

يفرح الإنسان عندما يستجيب الرب لطلباته ... كما يقول الكتاب: أطلبوا تأخذوا، ليكون فرحكم كاملاً (يو ١٦: ٢٤) ولكن هناك فرح في عدم الإستجابة ... فرح بالرغم من عدم استجابة الرب ...!!

فمع أنه لا يزهر التين، و لا يكون حمل في الكروم. يكذب عمل الزيتونة، و الحقول لا تصنع طعاماً. ينقطع الغنم من الحظيرة، و لا بقر في المذاود. فإني أبتهج بالرب و أفرح بإله خلاصي (حب ٣ : ١٧، ١٨)

ξ. **ΙΓ**۳

الماليك معرور

رَمُ الله الميلاد ـ فى وهو من الأنبياء الصغار ـ حوالي ٧٠٠ قبل الميلاد ـ فى وقت كان اليهود فيه بعيدين عن الله، كما تنبأ بالضيق الذى سيحدث فى العالم ... و مع ذلك كتب يقول: مع أنه لا تين ولا ثمر فى الكروم ولا خير ولا ... لقد عرف حبقوق كيف يفرح بالله ويبتهج به.

فمع أنه لا يوجد ما يُفرح من أمور هذه الحياة ... فإني أبتهج بالرب ...

هل تستطيع أن تقول: مع أن الله لا يسمع و لا يستجيب لى ... و لا أجد أي إشارات لتحسن الموقف ... بل أن المشاكل تتفاقم و تتصاعد ... لكني فرحان بربنا ...

طاذا لا نسلطيى أن نفرح بالله مى أنه معنا دائماً وهو أغلى من أي شئ مللكه أو نارجاه؟

ذلك لأننا لا ننظر إلى الله بل ننظر لممتلكاتنا وطلباتنا، و نضعها علامة لمحبة ربنا لنا ... فإن لم يستجب نحسبه لا يحبنا و نشك فيه.

بولس الرسول: لم يتضايق ولم يكتئب لعدم استجابة الله لطلبه بأن ينزع منه شوكة الجسد ... بل صارت هذه الشوكة أحد أسرار سعادته و تعزياته و عمل الله فيه و نعمته ...

نحن لا نريد الله بل نريد عطاياه ... لذلك لا نعرف أن نفرح بالله وحده ... فنحن نهتم بالعطية أكثر من مانحها

یا رب.... لا أرید أن أنظر الی الکروم و التین و الحقول ... فأفرح ... لکن علمنیِ أن أراک أنت وحدک فأفرح و یدوم فرحی ....





المالايل موسي

#### (الفرح بالرغم من (التجارب:

احسبوه کل فرح یا إخوتی حینما تقعون فی تجارب متنوعة ریع ۱ : ۲)

مهما كانت التجربة شديدة و مرة: مرض، خسارة شخص عزيز، خسارة مال، فقر أو ظلم، ضيقة شديدة أو مشاكل لا تُحل، احباط و فشل فى خدمتك أو خيبة أمل مشاكل فى أو لادك .. أو ....

إحسبها... فعل أمر ... يستوجب التنفيذ بعد التفكير

هناك حسبة سرية لو عرفت أن تحسبها صح ستعرف كيف تفرح .... مثل كلمة السر الـ Password التي تفتح لك أسرار الأبدية والأفراح السماوية ... التجربة مكسب وليست خسارة ... الضيقة لك وليست عليك ... لكن الحل الوحيد الصحيح للاقتناع بهذه الحقيقة هو ... الإيمان ..

هَلَ نُسَلَطِيكَ أَنْ نُصِرَقَ أَنْ اللَّهُ يِشَرَ عَلَيْكَ لِأَجْلِكُ، لَأَنَهُ يَجِبُ؟! هَلَ نُصِرَقَ أَنْ هَذَا الزَّلَمَ الثَّقِيلُ هُو مِنْ أَجِلُ خَرَاصِكَ الزَّبِيِّ؟! هَلَ نُصِرَقَ أَنْ هَذَا الزَّلَمِ هُو الذِّي سَجَعِلُكُ قَرِسِاً؟!

هل نصرق أن هذه المعصره هي التي سننظفك من أشياء كثيرة داخلك؟! هل نسنطيع أن نقول مثل داود: اختيرني يا رب و جربني أم تخاف؟!!

قال بولس الرسول عن تجربته: و تجربتي التي في جسدي لم تزدروا بها و لا كرهتموها، بل كملاك من الله قبلتموني، كالمسيح يسوع (غل ٤ : ١٤)

أي أن بولس كان يتوقع ازدراء الناس من تجربته ... لم يُحبط أو يكتئب، و لم يشكو لربنا بل قبلها بفرح، فأعطاه الله نعمة في أعين الآخرين ...

بولس لم يقف عند مستوى قبول الألم ... بل وصل إلى مستوى الفرح و السرور بالألم ... بل إلى الإفتخار أيضاً بآلامه ... إن كان يجب الافتخار فسأفتخر بأمور ضعفي (آكو ١١ : ٣٠)



الماليك عود

أهم خدام المسيح؟؟ أقول كمختل العقل، فأنا أفضل في الأتعاب أكثر، في الضربات أوفر، في السجون أكثر، في الميتات مراراً كثيرة (آكو ١١ : ٢٣)

إذاً ... تعالوا نحسبها صح .....

## (الفرح بالرغم من الخسارة:

لعلك لم تر إنساناً قد خسر شيئاً و فرح ... لكنك بالتأكيد رأيت الناس و هم ينهارون مع الخسائر الكبيرة ...!!! فمن غير الطبيعي أن يفرح أحد بالخسارة ويحسبها مكسباً ... قيل عن أجدادنا القديسين ...

لأنكم رثيتم لقيودي أيضاً، و قبلتم سلب أموالكم بفرح، عالمين في أنفسكم أن لكم مالاً أفضل في السماوات و باقياً (عب ١٠ : ٣٤)

فى هذه الأيام قد نرى الأخ يسلب حق أخيه و يفرح بذلك، بل و يفتخر بالغش و الظلم و الطمع ... لكن هل يمكن أن نرى الآن ابراهيماً آخر يفرح حينما يترك للوط كل شئ ... ويخسر الأرض الجيدة.

هل نقول في نفسك ... من الخسارة ... أن هذه الأموال ربما عطلني عن السماء؟!

هل نُثَقَ أَنَ اللَّهِ هو الذي سمحُ بِنَلِكَ الخسارة و هو يعرف جيراً ما هو الصالحُ لك؟

هل و أنت تحسر صحنك . . . نفرخ لأن السماء نقارب إليك . . ؟!

هل و أنت تحسر كرامنك ... نفرخ لأن النواضع سيملاً و ينملك على قلبك...؟! هل و أنت تحسر الراحة ... نفرخ النك طست الياب الضيف أخماً ...؟!

فلا تطرحوا ثقتكم التي لها مجازاة عظيمة (عب ١٠ : ٣٥)

فى رسالة الفرح ... كتب بولس الرسول ... الذي من أجله خسرت كل الأشياء،

المالالم المحمدة

#### $(\Lambda: \mathsf{M} : \mathsf{M})$ و أنا أحسبها نفاية لكى أربح المسيح

إن معرفة بولس الرسول بالمسيح كانت بداية لخسائر متتالية له ... فقد مركزه في الجالية الرومانية رغم علمه وثقافته، سُجن و أصبح مطارداً من اليهود والرومان و مطلوب قتله، خسر كل ماله، و تعرض للضرب و الإهانات ... لكنه ظل فرحاً ..!!

هذا هو الفرح بالرغم من ... فبالرغم من كل الخسائر ... بالرغم من التعب و السجن و بالرغم من الموت الذي ينتظره، ... فهو فرح جداً

بل إني أحسب كل شيء أيضاً خسارة من أجل فضل معرفة المسيح يسوع ربي (في  $^{\circ}$  :  $^{\circ}$ 

يعقوب الرسول قال: احسب الضيقة فرح ربع ١: ٢)

بولس الرسول قال: احسب الخسارة فرح (في  $\mathbf{n}$  :  $\mathbf{n}$ )

المسيح له المجد ... قال احسب الاضطهاد ... فرح (مت ٥ : ١١، ١٢)

فهل تستطیع أن ترنم مع القدیسین و بولس الرسول قائلاً: كمجهولین و نحن معروفون، كمائتین و ها نحن نحیا، كمؤدبین و نحن غیر مقتولین. كحزانی و نحن دائماً فرحون، كفقراء و نحن نغنی كثیرین، كأن لا شيء لنا و نحن نملك كل شيء (اكو ٦: ٩، ١٠)

هى حياة مليئة بالتناقضات ... فالشهرة بين الناس لا تسرك ... تفرح بأنك مجهول و الناس لا تعرفك ... لأن الله هو الذي يعرفك ... وأفضل من كل أغنياء هذا العالم. والفقر لا يضنيك ... بل تفرح بالرغم من الفقر ... لأنك غنى بالله.

قال شيغ : إن كال إنسان يسلم نفسه لشرة بهواه من أجل النه فلي البحان أن النه يحسبه مع الشهراء وذلك البكاء الزي يأتيه في تلك الشرة يحسبه الله عوض الرم.

المانان معرد



إلهنا الطيب ....

أنا لا أقدر أن أحتمل التجربة ... وحدي أراها ثقيلة علي ... وخسارة فادحة لي أ

افتح عيني يا ربي ... لكي أراها مكسباً ضخماً لحساب الملكوت

افتح عيني ... لكي أرى أني لست أنا الذي أحمل التجربة ... بل أنت الذي تحملني ... بتجاربي

افتح عيني ... فأستطيع أن أفرح معك بالرغم من كل شئ أذقنى طعم حضورك وسط آتون النار ... فأهتف مع الثلاثة فتية أذقنى طعم نورك البهي وسط ظلام الجب ... فأسبحك مع دانيال

أدهنى طعم نورك البهي وسط ظلام الجب ... فاسبحك مع دانيال سمعني صوتك الإلهي ... واضحاً ... وأنا كاللص المصلوب الى جوارك

## إلهنا الطيب ....

أنت تقدر أن تحول تجربتي إلى فرح ... وضيقتي إلى عزاء وخسارتي إلى مكسب ... وضعفي إلى قوة ...

لائك إله الفرح الابدي ...



الله لا يطلب من المريض أى شئ سوى الشكر واللإحتمال لأنهما يطلب من المريض أى شئ سوى الشكر واللإحتمال لأنهما يشفعان في ضعفه أمام الله. القريس برصنوفيوس الم



الحزن سمة من سمات حياة الإنسان على الأرض ... فلا يوجد أحد لم يشرب من كل هذه الكأس المُرَّة ... لكن .. كيف نغلب ذلك الحزن ؟؟

و إن السيد المسيح له المجد هو مثلنا الأعلى ومعلمنا الأمثل في كل شئ ...

فتعالوا نتعلم منه أيضاً كيف نجتاز هذه اللحظات العصيبة ...

فقد قيل عنه في أشعياء أنه مختبر الحزن راش ٥٣ : ٣)

وهو نفسه أيضاً قال: نفسي حزينة جداً حتى الموت (مت ٢٦ : ٣٨)

قد دست المعصرة وحدي و من الشعوب لم يكن معى احد (اش ٦٣ : ٣)

إن كل من يمر بآلام و تجارب شديدة يشعر فعلاً بكلمة معصرة ... لأن قلبه يعتصر من الألم و الحزن و الشعور بالوحدة القاسية ... فلا أحد يشاركه هذا الألم .... و لا يوجد من يسانده أو يخفف عنه ...

هذا الصراع الداخلي والضغط النفسي شاركنا المسيح - له المجد - فيه و مَرَّ بمثله و ذلك حتى نشعر في كل مَرَّة تنتابنا فيها هذه المشاعر أنه قريب يسندنا و أنه يشعر بنا ويعزينا.

#### فماذا ننعلم من المسلح لكي نغلب الحزن؟

حينئذ جاء معهم يسوع الى ضيعة يقال لها جنسيماني، فقال للتلاميذ: اجلسوا هفنا حتى أمضي و أصلي هناك. ثم أخذ معه بطرس و ابني زبدي، و ابتدأ يحزن و يكتئب فقال لهم: نفسي حزينة جدا حتى الموت. امكثوا هفنا و اسهروا معي. ثم تقدم قليلاً و خر على وجهه، وكان يصلي قائلاً: يا أبتاه، إن أمكن فلتعبر عني هذه الكأس، و لكن ليس كما أريد أنا بل كما تريد أنت. ثم جاء إلى التلاميذ فوجدهم نياماً فقال لبطرس: أهكذا ما قدرتم أن تسهروا معى ساعة واحدة ؟

الماليك معالمة الماليك

اسعروا و صلوا لئلا تدخلوا في تجربة. أما الروح فنشيط و أما الجسد فضعيف. فمضى أيضاً ثانية و صلى قائلاً: يا أبتاه إن لم يمكن أن تعبر عني هذه الكاس إلا أن أشربها، فلتكن مشيئتك. ثم جاء فوجدهم أيضاً نياماً، إذ كانت أعينهم ثقيلة. فتركهم و مضى أيضاً و صلى ثالثة قائلاً ذلك الكلام بعينه. ثم جاء إلى تلاميذه و قال لهم ناموا الآن و استريحوا! هوذا الساعة قد اقتربت، و ابن الإنسان يسلم إلى أيدي الخطاة. قوموا ننطلق! هوذا الذي يسلمني قد اقترب. (مت ٢٦: ٣٦)

## (۱) خرج إلى (لبستان: رمت ۲٦: ٣٦)

مجرد خروج الشخص الحزين و المكتئب الى مكان جميل فى الطبيعة هو خطوة للخروج من الإكتئاب ... هو خروج خارج الجدول المعتاد و الروتين اليومي الممل و الهرب الى مكان محبوب.

فالحزن لا يُعْتَبر عدم إيمان ولا بعد عن ربنا، لأن السيد المسيح له كل المجد هو نفسه تذوق على هذا الحزن الثقيل.

قيل عن إيليا: ثم سار في البرية مسيرة يوم، حتى أتى و جلس تحت رتمة و طلب الموت لنفسه، و قال: قد كفى الآن يا رب خذ نفسي لأنني لست خيراً من آبائى (امل ١٩ : ٤)

فقال : قد غرت غيرة للرب إله الجنود لأن بني إسرائيل قد تركوا عهدك، و نقضوا مذابحك، و قتلوا أنبياءك بالسيف فبقيت أنا وحدي، و هم يطلبون نفسي ليأخذوها. (امل ١٩ : ١٠)

إيليا .. هذا النبي العظيم ... و بعد إنجاز عظيم بقتل أنبياء البعل يأتيه تهديداً بسيطاً من إيزابل زوجة آخاب الملك فيقع في إكتئاب شديد و يهرب ..!! ذهب الى البرية تحت الشجرة تاركاً الصلاة و الخدمة ... و ظل هارباً من الناس حتى أتاه الرب ... و أول علاج عالجه به الرب هو الخروج والإنطلاق به بعيداً مسيرة

المادالفالم معمود

أربعين يوماً إلى جبل الله حوريب... إذا الخروج هو أول خطوة في طريق العلاج.

يونان حين أصابه غماً شديداً ... خرج وجلس شرقي المدينة، فأعد الرب ليونان يقطينة لتظلل عليه لكى يخلصه من غمه ... و فعلاً فرح يونان.... إذا مجرد الخروج للطبيعة بعيداً عن الضغط النفسي المعتاد هو أول و أسهل علاج للحزن الشديد والكآبة...

تعود يا صديقى ... أن تلتقى بالطبيعة أسبوعياً فى خلوة هادئة قد تحميك من نوبات الكآبة ... وإن أصابتك حاول أن تقضى ساعتين فى الهواء الطلق أو تتمشى فى مكان هادئ .

## (١) إلجأ لشخص محبوب

الشخص المكتئب أو الحزين يحتاج لشخص محب إلى جواره لكى يعزيه و يخفف عنه ... فالسيد المسيح عندما ذهب لجثسيماني أخذ تلاميذه معه، ولأول مرة يظهر ربنا يسوع له المجد و كأنه ضعيف ... و حاشا أن يكون كذلك، لكنه طلب منهم ذلك لنتعلم من حياته ... فقال لهم: نفسي حزينة جداً حتى الموت. امكثوا همنا و اسهروا معي (مت ٢٦: ٣٨)

أما التلاميذ فتركوه وحيداً و ناموا ... فقال: أهكذا ما قدرتم أن تسهروا معي ساعة واحدة (مت ٢٦: ٤٠)

العار قد كسر قلبي فمرضت. انتظرت رقة فلم تكن، و معزين فلم أجد (مز ٦٩ )

فمن الطبيعي و أنت حزين أن تكشف قلبك الأقرب الناس إليك و أن تُعبر عن متاعبك لمن حولك ...

## المالانك مولاي

و تقول لهم ... أنا متعب جداً و نفسى حزينة ... أنا محتاج أن تصلوا عي ... محتاج أن تسهروا بجانبي ... ابقوا قريبين منى ... أنا فى هذا الوقت غير كل وقت، ... فربنا له كل المجد عبر عن احتياجه لتلاميذه ... لكن أخى الحبيب لا تنتظر كثيراً من الناس لأنه كما خذل التلاميذ ربنا يسوع فكثيرا ما سيخذلك الناس...

لأنهم لو شاركوك مَرَّة فلن يشعروا بك فى كل مَرَّة ... لو طيبوا خاطرك مَرَّة لن يطيبوا خاطرك مَرَّة لن يطيبوا خاطرك كل مَرَّة ... الناس - مهما عظم حبهم لك - لن يستطيعوا أن يشعروا بكل ما فيك و لن يدخلوا إلى أعماق قلبك ...

لأن الحمل تقيل ولا يقدر عليه إلا من وعد ... تعالوا إليَّ يا جميع المتعبين و الثقيلي الأحمال، وأنا أريحكم (مت ١١: ٢٨)

من حكمة ربنا يسوع أيضاً أنه لم يأخذ كل التلاميذ معه، فقد ترك ثمانية و أخذ ثلاثة فقط و دخل بهم إلى عمق أكثر في جثسيماني ... ثم تركهم ومضى وحده ليصلى....

و كأنك لا تستطيع أن تكشف عن كل أسرارك لكل الناس ... و لا تستطيع أن تكشف عن كل ما في قلبك لكل أحد ... فلابد أن تكون هناك درجات في العلاقات.

إن وجدت الناس لا يشعرون بك فلا تستاء كثيراً ... لأنه يوجد من هو لا ينام و لا يتأخر و من يشعر بكل ما فى قلبك ... إلجأ إليه في أي وقت ... هو فى انتظارك ... ليحمل عنك ثقل أحزانك و أتعابك .. فيريحك و يفرحك.

#### (٣) الصلاة:

ثم تقدم قليلا و خر على وجعه، وكان يصلي قائلاً : يا أبتاه إن أمكن فلتعبر عني هذه الكأس، ولكن ليس كما أريد أنا بل كما تريد أنت (مت ٢٦: ٣٩)

هذه الصلاة مدرسة لنا في تجربة الحزن ... فالسيد المسيح لم يدخل في تفاصيل الوجع ...

17 j

Moon Spilist

إذاً .. و أنت تشكو أوجاعك لربنا لا تدخل في التفاصيل، ولا تجتر أحزانك فيزيد همك وحزنك....

لا تقل : أقرب الناس لى خدعونى ... الناس تركونى و جرحونى ....

بل قل : يا رب أعنى ... يا رب فرح قلبي ... يا رب إرفع هذا الحزن عنى ...

هذه الليلة كانت ليلة صلاة و دموع كُتبت عنها الأناجيل ... وصار عرقه كقطرات دم نازلة على الارض (لو ٢٢ : ٤٤)

و أيضاً كتب عنها بولس الرسول فقال: إذ قدم بصراخ شديد و دموع طلبات و تضرعات للقادر أن يخلصه من الموت (عب 0: V)

لكن ربنا يسوع خرج منها قوياً ... فلم يسكب دمعة واحدة أمام الناس أو بيلاطس ... ذلك لأن الآب أستجاب له و عبر عنه كأس الحزن، أما كأس الموت فكان لابد أن يشربها إلى آخرها .

لا تستعجل فى الصلاة، لأن كمية الحزن التى فى القلب هي كالمعصرة ... إذاً دع المعصرة تأخذ وقتها ... لكي يكون الزيت الذي يخرج من الصلاة نقياً ... و إن كنت متعباً و حزيناً لا تستعجل ... فلا تخرج من صلاتك قبل أن تُخرج كل ما فى داخلك ...

طاذا نُبْرك الصِلاة وأنت لم نُرناح و لم نفرح بعد؟؟ لماذا لا تقول مع يعقوب: لا أطلقك إن لم تباركني رتك ٣٦: ٢٦)؟!!!

## (٤) أستخرم كلمة (يا أبتاه) :

فمضى أيضا ثانيةً وصلى قائلاً: يا أبتاه، إن لم يمكن أن تعبر عني هذه الكأس إلا أن أشربها، فلتكن مشيئتك (مت ٢٦: ٤٢) وقال: يا أبا الآب (مر ١٤: ٣٦) أي يا بابا .... إن من أكثر الأمور المعزية والشافية هو الإحساس بأبوة ربنا ... فكلمة أبانا التي نقولها عشرات المرات في كل يوم، هي كافية لأن تُخْرج كل الحزن



## الماليك معرسي

" الذي في قلبك ... إن عرفت أن تقولها بفهم وتركيز وعمق الإحساس بمعنى الأبوة الحقيقي ...

أنت أبويا ... أنت تشعر بي و تشعر بما أنا فيه و تعرف كل ما في داخلي .... أنت تحبنى رغم كل شئ ... أنت تقبلنى حين يرفضنى الجميع ... أنت تعاملنى كطفل ضعيف وتحملنى بكل ما فيَّ ....

لأن الإنسان الحزين يحتاج إلى حضن يضمه و يحتويه و إلى من يخفف عنه و يعزيه ... لا يحتاج إلى المنطق أو الفكر و لا يحتاج إلى شروحات وحلول عقلانية ... بل يحتاج دائماً أن يكتشف أنه محبوب ومقبول فى ذاته ...

#### (٥) (لسجرو:

خر على وجعه (مت ٢٦: ٣٩)، (مر ١٤: ٣٥) ، ( لو ٢٢: ٤١)

إن كنيستنا تعلمنا الميطانيات ... و الميطانية تعني السجود بانسحاق و انكسار و تعب و خشوع لكى نتعلم الاتضاع ... أما الحزين حينما يسجد فكأنه يسكب حزنه متذللاً أمام ربنا.

إن التذلل أمام الله يرفع الحزن ... لأن الله يعطي نعمة للمتواضعين. (يع ٤ : ٦) فعندما يرى الله شخصاً منسكباً أمامه، منكسر القلب، واقعاً على الأرض، يتحنن و يضع يده عليه و يقيمه من كآبته و يحتضنه .

قال أيوب فى أخر تجربته: لذلك أرفض و أندم في التراب و الرماد (اي ٤٢: ٦) أثنين و أربعون إصحاحاً رفض فيهم أيوب أن يخفض رأسه بإتضاع فظل مجرباً ... أما عندما اتضع رُفعت التجربة.



المالالم المحالية

## (1) لا تستسلم للأفكار السلبية.

السيد المسيح لم يستسلم للأفكار السلبية: فالإنسان الحزين قد يقع فريسة أفكار وتساؤلات متعبة بلا إجابة ...

طاذا نركوني؟!

طاذا اخنارني الله لهذه النحرية ؟؟

طاذا الأن ؟؟

هذه الأفكار السلبية هي أفكار إكتئاب و حزن و غالباً ما تكون مصحوبة بمبالغات. فعندما يقع الإنسان في حزن شديد يبدو له كل شئ مظلماً و يرى كل شئ خطاً ... و الإستسلام يزيد و يعمق ذلك الحزن فتكون تلك الأفكار السلبية كالدوامة التي تسحبك لأسفل ... فكف ننحرى المهامة؟؟؟

أوقف عقلك المشغول بأفكار كثيرة ... و اصرخ إلى الله ... و تصدى لسيل الأفكار و لا تجاريها .... لعاذا فعلوا؟ ظلمونى؟ كسرونى؟

كرامتي؟ كلمتي؟ منظري؟ فلوسي؟ ما سيحدث؟ .....

هثل إيليا ... قال للرب: هدموا مذابحك وقتلوا أنبياءك وبقيت أنا وحدى... إيليا لم يرى الحقيقة... لأنه لو تحقق من الأمر و فكر جيداً لوجد أنه قد أزال كل مرتفعات الأوثان و رمم المذبح وأصعد الذبيحة و تخلص من الأنبياء الكذبة و الرب قال له: قد أبقيت لنفسي سبعة آلاف ركبة لم تنحن لبعل... لكن المكتئب لا يرى الحقيقة...

أوقف عقلك بالصلاة... فعندما ينشغل القلب بالصلاة السهمية يهدأ العقل وتبتعد الأفكار الهدامه ... لذلك أوقف عقلك و شغل قلبك.

ومع إنتصار الصلاة ... يخرج صوت النعمة من القلب مليئاً بالإيمان و الرجاء ... فتقول: أنا لم أخسر شيئاً و كله للخير ... ربنا قريب ... أنا لا أستحق كل هذا



## الماليك والألام

الإهتمام من الله ....

## (٧) لتلان لا مشيئتي بل مشيئتك:

يخرج الإنسان من حزنه حينما يكتشف إنه إبناً لله الذى لا يشاء إلا خلاصه وخلاص من حوله، و أن الله لا يفعل شيئاً خطأ أبداً ... فكل ما يفعله الله هو للخير وللصالح ... أصغر الأمور وأكبرها، بأدق تفاصيلها ...

لتكن مشيئتك ... كلمة تعطى إحساساً مريحاً بالتسليم ... فأنت يا رب المسئول ... أنت القائد ... أنا لست إلا متفرجاً في أغلب المشاهد ... و أنت وحدك البطل الحقيقي للأحداث ...

أما عندما تحاول أيها الإنسان أن تغير شكل الواقع حسب إرادتك، فأنت تؤذي نفسك و تؤذى من حولك أيضاً.

أنت لا تريد الضيق ... و تسعى لأن تهرب من مرارة التجربة .... لكن هذا المُر هو دواء ضروري لك ويُقدمه لك أبوك السماوي بحب، فاقبله ولو كان مراً ... و ثق أن إرادته هي الخير لك.... عَبِّر له عن مشيئتك و اطلب منه ما تريد لكن في النهاية أترك له الإختيار وقل له : أنا أقبل منك يا من صُلبت لأجلى ... أقبل منك الخسارة و الألم و الضيق و الترك حتى الموت ... لتكن مشيئتك

داخل الصلاة تتعلم التسليم الكامل لله و الاتكال الكلى عليه ... داخل الصلاة تكتشف أنك صغير جداً و الله هو الذي يحملك ... فقل له: يا رب لست أطلب منك أن تحلها بالطريقة التي أريدها أنا بل أن تسند قلبي و تزيل عني كأس المر و تعزيني في التجربة و بعد ذلك إفعل ما تريد و اختار النتائج التي تريدك ... تريده صليباً و قبراً فليكن ... أو تريدها قيامة وصعوداً فأنا معك ...



المالالله معملي

## (٨) أنتظر ملكاكاً معزياً:

و ظهر له ملاك من السماء يقوِّيه (لو ٢٢ : ٤٣)

ربنا يسوع له كل المجد ... لم يكن محتاجاً لتعزية من الملاك لأنه هو المعزى بروحه أنا أنا هو معزيكم (أش ٥١ : ١٢) و لكن كل ذلك ليرينا و يعلمنا كيف نتخلص من أحزاننا ...

إيليا أيضاً ... أرسل له الرب ملاكاً ليعزيه (١ مل ١٩ : ٥) ... و بولس أيضاً عندما كان متثقلاً جداً جاء إليه ملاك ليعزيه (أع ٢٧: ٢٣) ...

و أنت أيضاً ليس كثيراً على نفسك في أيام الحزن أن لا يتركك الرب بل يرسل لك ملاكاً ليعزيك ... لعله شخص لم تلمح وجوده أو تأثيره ... و لكنه كملاك من السماء يشهد في كل حين أن الله يحبك ...

أما في لحظات الحزن الشديد فالله يكون قريباً جداً منك و معه ملائكته و قديسيه ... فلا ترفض لحظات القرح والروى فلا ترفض لحظات القرح والروى وخبرات قد تكون رصيداً لحياتك الباقية.

إنتظر اليد الخفية التى قد تخفف عنك و تحمل معك ... انتظر شخصاً كالملاك يقف بجانبك و يحمل لك رسالة فرح و رجاء ... أنتظر أحداثاً ومفاجآت تقول لك ربنا معك لا تخف ....





المالانك معمل



من جنسيماني ... أصرخ إليك ...

أنت وحدك تسمعنى ... لن يسمعنى أحد حتى أقرب الناس إلى أنا تعبان جداً ... وحزين ... ويائس ...

كاد أرى دموعك ... و ألمس عرقك كقطرات من الدم ...

قد جاءك ملاك يقول لك ... لك القوة والمجد ...

و أنا احتاجك أن تقول لى ... أنا معك ... اقويك و أمجدك ...

أرسل لى ملاك المعونة ليسندنى فى ضعفي و ألمي ...

في ظلام الليل ... و الناس نيام ... لن يشعر بي إلا قلبك الرقيق ...

إرحمنى يا رب لأنى ضعيف ... اشفينى يا رب لأن نفسي قد ذبلت ...

علمنى أن أقول مثلك ... لتكن مشيئتك ... لا مشيئتي ...

علمنى أن أقول مثلك ... يا أبتاه ... أنت أبي ... نعم حقاً أبي ...

علمني أن أقول مثلك ... في يديك أستودع رودي ...



# الفهرس الفهرس

| <b>v</b>   | ١) في العالم سبكون لكم ضيق              |
|------------|-----------------------------------------|
| <b>r</b> • | (٢) لكن في هذه جميعها                   |
| ۳.         | (٣) لكن ان مائث… ثاني بثمر كثير         |
| 23         | ٤) جعل الأبدية في قلبهم                 |
| 30         | (ه) <b>ني بوم الشر اعت</b> بر           |
| 3F         | ٦) من بعرف ما هو خير للإنسان؟!          |
| ٧٢         | ٧) بحر التجربة                          |
| ۸.         | ٨) التجربة طريق المعرفة                 |
| <b>IP</b>  | (٩) ان کان انساننا الخارج بغنی          |
| ۸P         | ١٠) لكنك ستخهم خيما بعد                 |
| 1.0        | اً)) اختر بوماً من حياتك تُحَاسَبُ عليه |
| IIL        | (١٢) الأواني الخزخية                    |
| ILL        | الغرح بالرغم من                         |
| IFA        | ١٤) كيف أغلب الحزن؟                     |