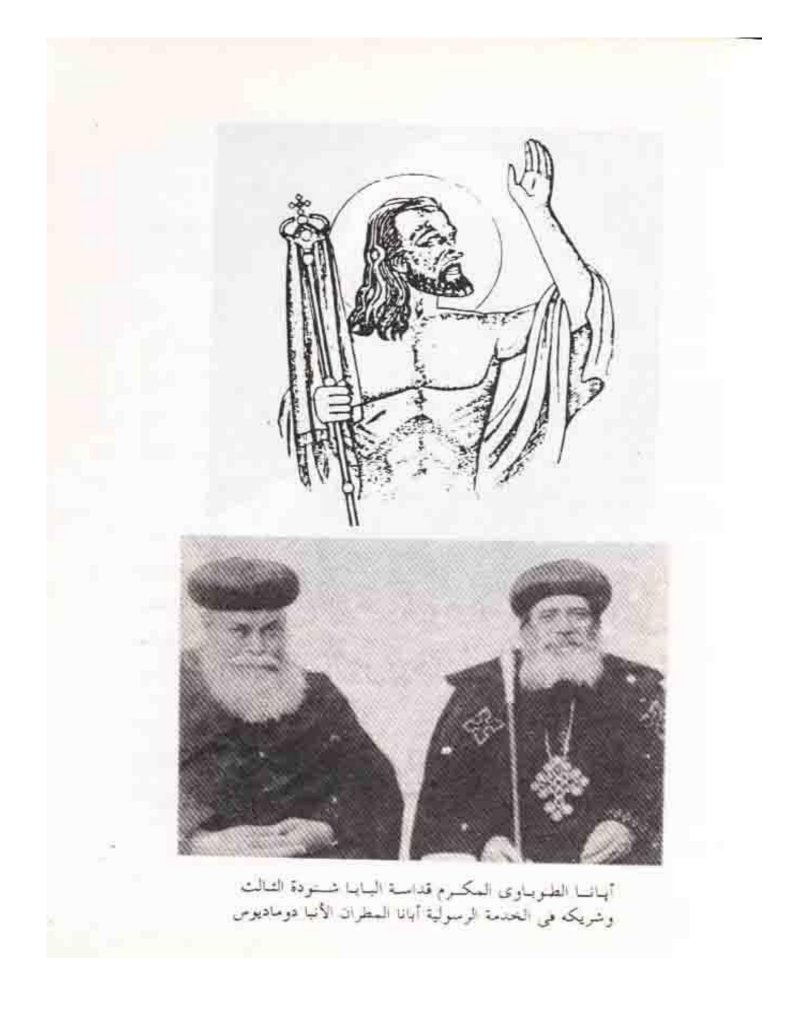


: استدلى يارب في تجاربي . کتاب : القمص يوسف أسعد . المؤلف : الأولى يونية ١٩٨٢ الطبعة الثانية فبراير ١٩٨٥ الثالثة فبراير ١٩٨٨ ا الرابعة مارس ١٩٩٥ : ابناء القمص يوسف أسعد إصدار ص.ب ٢١٢ الجيزة المطبعة : دار العالم العربي للطباعه رقم الإيداع : ١٩٨٢ /٣٣٥٦ .

## فكرة الغلاف

+ الصليبان المحاطان باللون الأحمر هما رمزا فريقا العذارى الحكيمات والجاهلات . + وللعالم أن يحاصرهما ويدخلهما فى أتون التجارب ... فهذا عمله وأسلوبه . + ويبدأ تلميذ المسيح وحامل صليبه فى دخول دوامات تلو دوامات فيها طريقان أحدهما المحكيمات ، نقى يمثل جوهرهن ، والثانى أحمر يمثل ، الجاهلات . + وكلما تضيق التجارب ويظن أنه لا منفذ يكون اقتراب النجاة ليظهر فى النهاية صليب الحكيمات المنير ، صليب واحد من اثنين . لقد قال سيدنا ، ابن الإنسان فى مجيئه الثانى لعله يجد الايمان على الأرض ... ،



القمص يوسف أسيعد الذين تقبونا محي محيون العزة عندك في كل شي 11 years

مقدمية

كلما رأيت إنسانا يقبلنى ، ومن كثرة شوقه إلى يحوطنى بذراعيه ويضغُط على بتكرار موسيقى أتذكرك يا ربى وإلهى وأنت صانع بى أى تجربة إ

ففى تجاربى ، أراك تضمنى إلى صدرك ... وكلما إزدددت سحقاً لى كلما تأكدت من حبك الذى يحوطنى بمذراعيه ويعرضنى للضغطات شوقا إلى رجوعى وسعيا نحو خلاصى وإعداداً صالحا لآخرتى . وعندماً ترى إعياء التعب وحاجة النوم فى عينى ، أراك تضع رأسى على صدرك الحانى وتمنحنى وسط الضوضاء النوم الهانىء ...

يا إلهى المحب ، أحبك كلما أراك في تجاربي لا تمشى معى فحسب ، ولا تحوط حولى فحسب ، بل تجتاز مقابلى تماماً ... أحبك وأنا أرى عيناك كحمامتين في عينى الدامعتين تلاحظنى وتلاحظ قوة النار تحتى ، أحبك وأنا أرى فمك ينطق بالكلام المطيب للخاطر في هدوء صحائف إنجيلك المقدس ، أحبك وأنا أرى إبتسامة وجهك المفرحة مع يديك الحاملتين لكل إحتياجاتي قبل أن أطلب وأكثر مما أفتكر ...

أحبك يا يسوع ... لأنك مقابلى فى كل تجاربى تدخلنى فى دائرة عنايتك القصوى وإهتمامك البالغ .. أحبك يا يسوع لأنك تؤدبنى فى تجاربى ، بعصا يلازمها عكاز ونجراح تلازمها أمانة الحب ... يا إلهى المحب ، **ناداك داود المرنم أن تجربه وتمتحنه قائلاً « جربنى يا رب وإمتحنى »** ( مز ٢٦ : ٣ ) لأنه كان الرجل الروحى المستعد للتجربة والمجهز للإمتحان . كان رجل صلاة يعرف كيف يناديك ويدخل إلى حضرتك ويخرج حاملاً ما يريد بثقة الطفل الذى يطلب من أيه . كان يطلب أن تعلم يديه القتال الروحى فيزداد قدرة على تمييز حيل العدو والشرير . كان القامة التى تناديك جربنى ... أما أنا فلا أجرؤ أن أناديك مكذا ، وأنا العاثر في أصغر تجاربي ، الساقط في كل ما يصيبنى بسبب إثمى وخطيتى ، بل مثلما علمتنى في الصلاة الربانية أناديك « لا تدخلنى في تجربة » ومثلما تعلمنى أمى الكنيسة في القداس الكيرلسى « نعم نسألك أيها الرب إلهنا لا تدخل أحد منا في التجربة ، هذه التى لانستطيع أن نحملها من أجل ضعفنا . بل أعطنا أن نخرج من التجربة أيضا ، لكى نستطيع أن نطفىء جميع السهام المتقدة ناراً التى لإبليس ، ونجنا من الشرير وأعماله بالمسيح يسوع ربنا » .

إننى أناديك بقلب منكسر ونفس منسحقة « إسندنى يا رب فى تجاربى » لأن ضعفى ظاهر أمامك ، ومن أجل إسمك ولكى لا يجدف على إسمك الحسن بسبب فعلى غير المشرف لقدسك ، ومن أجل صلوات قديسيك التي رفعوها أمام مذبحك « أنعم بها لنا يا رب ولعبيدك الآتين من بعدنا إلى الأبد » .

إننى أرجوك أن تنقر لى فيك يا صخر الدهور جباً لتسترنى ، وأن تجعل من رمل إيمانى المبعثر حجراً ثابتاً فى هيكلك المقدس يعيننى أمام ٦ العواصف ، وأن تحفظ نفسى من الفساد كوعدك ، وتقبل إليك فى كل تجاربى ذبيحة حب فى الدموع المتساقطة من عينى عبدك حاملة أنين القلب الصامت ، وتشفق على مذلتى وهوانى وأنت ترى ركب عبدك منحنية ورأس عبدك فى التراب مداسة ...

إسندنى يا رب فى تجاربى ، فما عجزت قدرتك عن عون .. إسندنى يا رب فى تجاربى ، فما توانت عزتك عن نجدة المتضايقين .. إسندنى يا رب فى تجاربى ، فما بقيت فى عبدك قوة ... إسندنى يا رب فى تجاربى فأخلص ، ، ،

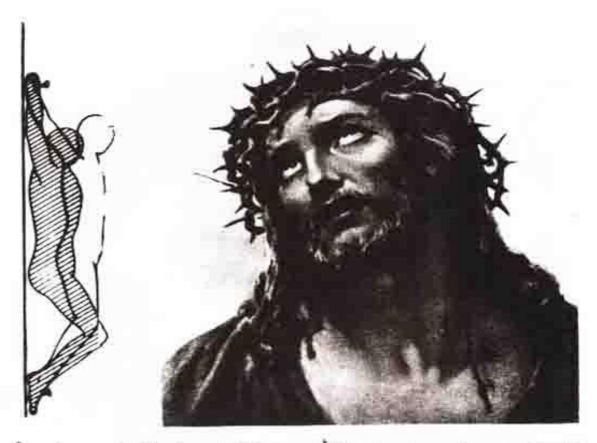
عيدك

يوسف أسعد





إن تجربة الصليب في حياة ربنا يسوع الجبيب هي التجربة الأوضح التي تشد انتباه كل تابعيه ... لقد كان هو البار الوحيد ومع ذلك أحصى مع أثمة ، كان يجول يصنع خيراً ومع ذلك ظلم من الجميع ، كان هو الذي قدم للإنسان الشفاء من كافة العلل والأمراض بينما لم يقدم له الإنسان إلا المسامير في يديه ورجليه حتى أنه ظل ثلاث ساعات فوق الصليب تنفس المسامير في يديه ورجليه حتى أنه ظل ثلاث ساعات فوق الصليب تنفس الدم وهبوط القلب عن أداء دوره حتى توقف قلم يجد من الإنسان إلا طعنة حرية إخترقت قلبه ورئتيه بجرح نافذ غائر ... كان هو الحب الدم وهبوط القلب عن أداء دوره حتى توقف قلم يجد من الإنسان إلا المادق وحده ومع ذلك لم يتبعه للصليب سوى تلميذ واحد بينما هرب المادق وحده ومع ذلك لم يتبعه للصليب موى تلميذ واحد بينما هرب المادق إما حيانة أو نكرانا أو خوفاً ... كان يتوج الخطاة والزناة والمبوذين الماديل العقران والرحمة فلم يتوجه العالم إلا يطاقية من الشوك إنغرست أسالها في قفاه حتى رقبته من أسفل وحتى حدود حاجبيه من أعلى .. كان هو الحمل الذي لم يكفه أن ينحني ليحمل أوجاع الكل بل إغنى أسالها في قفاه حتى رقبته من أسفل وحتى حدود حاجبه من أعلى ... كان هو الحمل الذي لم يكفه أن ينحني ليحمل أوجاع الكل بل إغنى أسالها على عامود رخام مقيد البدين ليحمل على ظهره أوجاع أربعين جلدة أيضا على نعامود رخام مقيد البدين ليحمل على ظهره أوجاع أربعين جلدة



كل واحدة منها بسوط مثلث الأفرع حاملة في نهايتها كرات رصاص أو عظام حادة حتى إذا تناوب الجلادان اللذان قاما بضربه تترك في جسده العارى آثار مائة وعشرين جرحاً طولياً وينتهى بجرح غائر في اللحم ! ... كان هو الذي إحتضن بيديه الأطفال يمنحهم حناناً وقبولاً فلم ينل من آبائهم سوى القبضات القوية المنهالة على خديه وجبينه حتى تورمت طاغية قبل عيناه اللتين صارتا غائرتين بينهم .. كان هو الحق الذي يقول الحق ومع ذلك ألصقت به تهم سياسية بتهييج الشعب وإثارة الفتن وعُرض للمحاكمة الزائفة وشهود الزور ! ..

1.

وتجربة الصليب لم تكن الوحيدة التي عُرَّض لها رب المجد ، كما لم يكن الكأس الوحيد الذي شربه حتى النهاية ...

فقد تجرب من الشيطان وهو ينوب عن البشرية في التجسد الإلهى ،
 إذ وُضِعَ في الهيئة كإنسان وُضَعَ على ذاته إلزام التشبه بإخوته كإبن
 لإنسان في التعرض للتجربة «في كل شيء» (عب ١٧:٢) ...
 وقد أكمل الشيطان معه «كل تجربة» (لو ١٣:٤) ... وفي كل
 تجربة ، وفي كل شيء لم يكن يسوع منزها عن الحس الإنساني لمن يجاز
 التجربة ، إذ لا توجد تجربة بدون ألم أو آلام ، بل إجتاز وادى الألم في كل
 تجاربه لكي يرثي لضعف المجرين ويعينهم (عب ٤:٥٠) ...

لقد أفردت أناجيل ثلاثة نموذجاً واحداً من تجارب الشيطان لسيدنا الصالح كعينة من عينات تجارب القائد التي لم يكن محتاجاً أن يجوزها إلا ليعلم أولاده كيف يحاربون وينتصرون في كل التجارب ، في هذا النموذج نجد التجربة :

• من جهة الزمن : أربعين نهاراً وأربعين ليلة ( مت ؟ : ٢ ) . ورقم الأربعين في الكتاب المقدس يفسر تفسيرين : فهذا الرقم حاصل ضرب ٤ × . ١ ورقم عشرة هو رقم الكمال المطلق ، بينما رقم أربعة يشير إلى زوايا الأرض الأربع ... وكأن سيدنا تجرب من جهة الزمن كال الزمن عن كال البشرية كلها .. هذا تفسير ، أما الثاني فهو أن رقم .٤ حاصل ضرب ٨ × ٥ ورقم خمسة هو رقم الحواس البشرية الخمس بينما رقم ثمانية هو رقم القيامة والنصرة على الموت وكأن سيدنا من جهة الزمن أعطى في التجربة نصرة دائمة على كل تجارب الحواس الإنسانية . ومع أن تجربة ابليس لسيدنا من جهة الزمن كانت أربعين يوماً إلا أن الكتاب المقدس يشهد بعد كالها أن ابليس لم يفارقه في التجارب بل « قارقه إلى حين " ( لو ٤ : ١٣ ) ؛ فما دام هناك زمن على الأرض فحتمية إستمرار تجارب المحرب أمر مسلم به .

- ومن جهة التوقيت : فكانت التجربة عقب الظهور الإلهى في الأردن . ( مت ٣ : ٢٦ ، ١٧ ، ٤ ، ١١ ) . فالتجارب تلى التجليات ، لأن كل تجل للمسيح في أولاده وكنيسته يفرض معركة مع الشيطان الذي لا يحتمل تقديس المسيح في قلوب أولاده ويشتاق أن ينال منهم نصرة لنفسه .
  - ومن جهة المكان : تجرب سيدنا فى البوية ( مت ٤ : ١ ) فى المكان الذى قال عنه داود النبى البت لى جناحاً كالحمامة فأطير وأستريح ، هأنذا كنت أبعد هارباً وأبيت فى البوية ا ( مز ٥٥ : ٦ ، ٧ ) . فى المكان الذى يُظَن أنه مكان راحة تكون التجارب بوضوح وقوة كما تكون معارك القتال ضارية .

كما تجرب سيدنا فوق قمة جبل قرنطل قرب أريحا ( راجع قاموس الكتاب ص ٢٥٥ ع ٢ ) . ففي مكان القمم حيث يظن القمميون أنهم في حصون منيعة تقهرهم التجارب ، ومن يقولون في قلوبهم « أصعد إلى السموات وأرفع كرسي فوق كواكب الله وأجلس على جبل الإجتاع « تحدرهم التجارب إلى أسافل الجب ...

11

كذلك تجرب سيدنا فى أورشليم ( لو ٤ : ٩ ) وعلى جناح هيكلها المقدس .. فليست الإقامة فى بيت الله ، والسكنى فى مواضعه المقدسة مانعاً من التجارب كما لا يصدها التدين أو السلوك الروحى النقى ...

- ، ومن جهة النوعية : فقد شملت حرب الجوع والبطن ، وحرب السلطة وشهوة التملك على الآخرين ، وحرب عدم الاتزان التي يجرب فيها الإنسان الله ويرتىء فوق ما ينبغي أن يرتىء ممقتاً للتعقل ...
- ومن جهة مواجهة الرب لهذه النوعيات من الحروب : فقد قدم لنا الصوم بسر لا يُنطق به حتى جاع أخيراً مع التسلح بكلام الله للرد على الفكر المجرب بالفكر الإلهى ... فكلما قدّم ابليس تجربة يقول له « مكتوب ... "
- ومن جهة رفاق التجربة : فلم يكن معه غير « الوحوش » ( مر ١ : ١٣) . لقد كان الحمل الذي وضع بين ذئاب ، وسكن مع وحوش لكنه ظل « الذي بلا عيب » ( ١ بط ١ : ١٩ ) .
- + ومن جهة المعونة التي تلقاها في التجربة فلم تكن من انسان إذ « كانت الملائكة تخدمه » ( مت ١١:٤ ) ... فدائماً السمائي مهما عُرَض للتجارب يخدمة السمائيين وغير المرئيين من القوات غير المحصاة في المجد . • ومن جهة القيادة في التجربة : فالكتاب المقدس يذكر أنه كان « يقتاد بالروح » ( لو ٤ : ١ ) ... فالروح هي التي تعين الضعف مهما بلغ مداه في التجربة ، وتمنح السند الحفي لعبور الألم ... قال داود في تجاربه

15

• فى يوم بليتى أصابونى وكان الرب سندى » ( ٢ صم ٢٢ : ١٩ ، مز ١٨ : ١٨ ) . • وأما الرب فهو الروح » ( ٢ كو ٣ : ١٧ ) . • أما من جهة الثمرة النهائية للتجربة : فقد « رجع يسوع بقوة الروح » ( لو ٤ : ٤ ) فكل تجربة مهما أظهرت ضعف الصليب فينا وبنا فلابد أن يعقبها حلول روح المجد علينا وارتفاع الرب بالقيامة فينا . نعم إن التجربة تفد أولاً لكن يعقبها دائماً مواهب ونعم روحية تتقدم في العقل ألباطن وفى الحس الإيماني لتمنح قوة إلهية جديدة داخل الإنسان . وهكذا نجد في تجربة ابليس لسيدنا ما يؤكد لنا أن ما تحمله التجربة من بركات سماوية لا يوازى ما تقتضيه من معاناة .

II . ولم تكن تجربة الشيطان لسيدنا هي التموذج الوحيد الذي أورده الكتاب المقدس إذ تعرض سيدنا لتجارب الناس ...

فقد تعرض للتجارب من الناموسيين أى الذين لا يعترفون إلا بالناموس ( وصايا الله التى سلمت لموسى النبى ) ويدعون للتدقيق الشديد والحرص الزائد فى تطبيقه حرفياً غير عابتين بفهم روحى لجوهره السامى ... لقد سأله أحدهم ا يا معلم أى وصية هى العظمى فى الناموس ا ( مت مأله أحدهم ا يا معلم أى وصية هى العظمى فى الناموس ا ( مت عظمى ووصية صغرى لأن معطى كليهما واحد هو الله القدوس ا ومن أخطاً فى إحدى هذه الوصايا الصغرى فقد صار مجرماً فى الكل ا إذ أن وحدة الله لا تجعل هناك جزئية للوصية . ومعظم التجارب التى نتعرض لها من القادة الكنسيين المتشددين فى التطبيقات هو نقص فى الفهم الروحى

والإدراك الاختباري لكلية وصايا الله ...

وهذا هو ما حدا بالرب يسوع عندما جُربّ من ناموسى آخر بسؤال « يا معلم ماذا أعمل لأرث الحياة الأبدية » ( لو ١٠ : ٢٥ – ٢٧ ) أنه وجهّه إلى ثلاث علاجات هى : تحويله من ماذا يقرأ إلى كيف يقرأ كلام الله ... ثم دعوته للعمل الإختبارى لتذوق الحياة الأبدية في الممارسات البسيطة للخليقة ، ثم رفعه من مستوى شكلية الذبائح إلى صنع الرحمة كا أوضحها له في مثل السامرى الصالح مؤكداً له مرة ثانية « إذهب أنت أيضاً وإصنع هكذا » !

كذلك تعرض سيدنا لتجارب من الكتبة والفريسيين القادة الدينيين العميان الذين بقيادتهم غير المستنيرة يسقطون العميان من الناس وراءهم ... لقد قدموا له إمرأة امسكت في زنا قائلين له « موسى في الناموس أوصانا أن مثل هذه ترجم فماذا تقول أنت؟ » ( يو ٨ : ٣ – ٩ ) . وقد واجه هذه التجربة بالإنحناء والصمت واستخدام الكلمة الكتوبة لعلهم يذكرون خطاياهم ، ولما لم يفلح في ذلك معهم « واستمروا يسألونه » نطق بقوة موبخاً ضمائرهم « من منكم بلا خطية فليرمها أولاً يحجر » ... فلا ينفع مع هؤلاء العميان سوى مواجهتهم «الويل لكم لأنكم ... » تصنعون الشرور وتدينون المسكين العريان .

ومرة أخرى تقدّم إليه الفريسيون يسألونه ليجربوه ( هل يحل للرجل أن يطلق إمرأته » ( مر ١٠ : ٢ ، مت ١٩ : ٣ ) ... فرد عليهم بإرجاعهم إلى الأصل الذي جعل الرجل والمرأة وحدة واحدة لا إلى الإذن المؤقت 10 الذي سمح به الله لموسى لقساوة القلب البشري ...

ومرة ثالثة يستخدم الفريسيون مع الرب أسلوب المحاورة والمناقشة للتصيد لا للإستنارة والتعلم ... خرجوا يطلبون منه « آية من السماء » ( مر ٨ : ١١ ) . أى عملاً عظيماً باهراً خارقاً للعادة ... أو مشروعاً أو بناءاتُ أو أبهة ... أى آية تبهر الناس ... « وآخرون طلبوا منه آية السماء » من الجموع المدفوعة من الفريسيين ( لو ١١ : ٢٦ ، ٢٩ ـ السماء » من الجموع المدفوعة من الفريسيين ( لو ١١ : ٢٦ ، ٣٩ ـ المدفوعة بهم يرفض بشدة بعد تنهده الروحي أن يكون عمله هو الآيات والمعجزات والمشروعات ... موجهاً الجموع إلى أن معجزة المعجزات وآية الآيات وأسمى المشروعات هو خلاص النفس من الخطية بالتوبة والرجوع عن الإثم ...

كم عانى الرب الحبيب فى هذه العينات من تجارب الصليب والشيطان والناس ؟ كم تجرع من آلام ، وجراح ، وأوجاع ؟ !!

يا حبيبى يسوع : مهما تكن تجاربى وآلامى وجراحى وأوجاعى فأنت أعظم منها بكل ما خبرته فى تجاربك الكلية عن ضعفى ... وقادراً أن ترثى لضعفى ، وتسندنى فأخلص بسلام من كل تجربة ، وأفرح وأظل فرحاناً فى كل آلامى ، متذكراً إكليلك مهما كانت الجراح ، وراحتك الأبدية مهما بلغت أوجاع غربتى أوجها ...

يا يسوع انجرب مثلى لكن بلا خطية ، أطلب مراحمك أنا الخاطىء . ١٦

نحن تُجرب لأننا نشتهى ، والشهوة تتزين حتى ننخدع ثم ننجذب إنجذاب الفريسة لخيوط العنكبوت تنتظر هلاكها المؤكد . فلا شك أن معظم تجارينا سببها الأول والرئيسي خطايانا بما تجلبه علينا من معاناة مرة وعبودية ذليلة ... والمفيد حقا أن نعترف سريعا بخطئنا ونترجى مراحم الرب فيوفع عنا التجربة ... فتجربة الوباء الذي قتل ٧٠ ألف رجل من شعب الله خلال ثلاث أيام فقط كان سببها طلب داود معرفة جملة عدد الشعب ( ٢ صم ٢٤ : ١١ – ١٥ ) الذي حالما وجعه قلبه وقال الشعب ( ٢ صم ٢٤ : ١١ – ١٥ ) الذي حالما وجعه قلبه وقال و أسقط في يد الرب " أمر الرب الملاك المهلك للشعب «كفي . رد يدك " . وإنكسار شعب الله أمام مدينة عاى كانت وراءها خطية عخان بن كرمي في شهوة المال والثياب ( يش ٧ : ٢١ ) الذي حالما أعترف بخطته ونال عقوبة جرمه « رجع الرب عن حمو غضبه " ...

وفعل الخطية في حد ذاته هو أولأنسيان الله ، الذي عيناه تفحصان أعماق الإنسان وتدينه ... قال موسى النبي « ذبحوا لأوثان ليست الله ، لآلهة لم يعرفوها ، أحداث قد جاءت من قريب لم يرهبها آباؤكم . الصخر الا الذی ولدك تركته، ونسيت الله الذی أبدأك» (تث ۳۲ : ۱۷، ۱۸ ) .

ثم هو ثانياً إغاظة لله ، الذي جوهره قدوس يكره الخطية « الخطية خاطئة جداً » في نظره ، قال الرب « أغاظوني بأباطيلهم » ( تت ٣٣ : ٢١ ) .. ومن يقدر أن يغيظ الله تعالى ؟ !! . إن نتيجة الخطية موت وعار .. يقول الرب « اجمع عليهم شروراً وأنفذ سهامي فيهم : إذ هم خاوون من جوع ومنهوكون من حُمةٍ وداء سام أرسل فيهم أنياب الوحوش مع حُمة زواحف الأرض ! من خارج السيف يتكل ومن داخل الخدور الرعبة . الفتي مع الفتاة والرضيع مع الأشيب . قلت أبددهم إلى الزوايا وأبطل من الناس ذكرهم » ( تث ٢٣ : ٢٣ ـ ٢٣ ) !

نعم إن غالبية تجاربنا سببها خطايانا ... والله المحب في أعماق عدله يتخلى عنا لذلك فيجد المجرب فرصته ، لأنه لا يجد فينا مقاومة ..

ما أقصر طريق النجاة أمام المجرب عندما يقول : « بسببی ! ... بسبب خطاياى هذه التجربة . » لأن الله الذى يتخلى عنا بسبب خطايانا هو بعينه كالك لنا ودافع لدمه ثمناً لنا .. هو بعينه يتقدم ليحامى عنا ويرفع عنا الأتعاب ويقرر لنا سلامه ... إنه ينادى « اذكر هذه يا يعقوب . يا اسرائيل فإنك أنت عبدى . قد جبلتك . عبد لى أنت . يا اسرائيل لا تنسى منى . قد محوت كغيم ذنوبك وكسحابة خطاياك . ارجع الى لأنى فديتك » ( أش ٤٤ : ٢١ ، ٢٢ ) .

ولكن أخطر نتائج فعل الخطية هو أن الله يحوّل التجارب إلى النقمة ١٨ من محيى الشر والأشرار .. إن التجارب بسبب خطايانا تظل تضغط علينا كى نتوب فنُرحم ، فإن لم نتب بل استمر رياط الشر فى حياتنا ونحن متغافلون عنه يحول الرب التجارب إلى الإنتقام .. قال ماربولس " وكما لم يستحسنوا أن يبقوا الله فى معرفتهم أسلمهم الله إلى ذهن مرفوض ليفعلوا ما لا يليق " ( رو 1 : ٢٨ ) . وقال أيضاً " وبكل خديعة الإثم فى الهالكين لأنهم لم يقبلوا محبة الحق حتى يخلصوا ولاجل هذا سيرسل إليهم الله عمل الضلال بحتى يصدقوا الكذب لكى يدان جميع الذين لم يصدقوا الحق بل سروا بالاثم " ( ٢ تس ٢ : ١٠ – ١٢ ) . والتجارب التي حكّت بدائان وأبيرام وقورح كانت بسبب استمرازهم في الخطأ وعدم رجوعهم عنه

يا عزيزى : قُدْس الله فى قلبك ، وبيتك ، وعملك ، وخدمتك ... وإذا عرضت لك تجربة فيك أو فى أولادك أو مباشراتك .. فقل سريعاً « بسبب خطاياى هذه التجربة » ... إعترف لله ، وإقبل العقوبة من يد الله قائلا « أسقط فى يد الله ولا أسقط فى يد انسان » ... هذه تجارب بسبب الخطية ...

لكن هناك قديسيين ، يدققون في حياتهم ، ويسلكون بخوف الله ، ويجاهدون للخير على الأرض .. ومع ذلك سمعنا عن تجارب شديدة أصابتهم لكى يسمو بهم الله إلى حالة أعظم من النقاء .

سمعنا عن تجارب القديسين لأن الكتاب يقول « ليس من يعمل صلاحا ليس ولا واحد » ( مز ١٤ : ١ ، رو ٣ : ١٢ ) . كانت لهم كرامة في ١٩ عيني الرب ، لكن كانت لهم ضعفات أراد الرب أن يصفيهم منها كم يصفّى الذهب بالنار ... فأيوب البار الذى قال عنه الرب لأليفاز التيمانى « قد إحتمى غضبى عليك وعلى كلا صاحبيك لأنكم لم تقولوا في الصواب كعبدى أيوب » ( أى ٤٢ : ٧ ) قد عرّضه سنوات عديدة لتجارب فى أولاده ومقتنياته وأصدقائه لكى يخلصه من البر الذاتى الذى كان قد استولى كلام أيوب وتصرفاته ... والحوت الذى طرح فيه يونان النبى ثلاث أيام وثلاث ليالى فى عمق البحر كانت وراءه خطية الكرامة الشخصية التى تسللت إلى خدمة النبى ورسالته .. والمرض الذى لازم ماريولس الرسول حتى قال عنه « تجربتى التى فى جسدى » ( غلا ٤ : 17 ) شهد لها ماريولس نفسه بقوله « ولئلا أرتفع بفرط الإعلانات أعطيت شوكة فى الجسد ملاك الشيطان ليلطمنى لئلا أرتفع » ( ٢ كو الرب بالمرض كتجربة تلازمه لكى يستمر متواضعاً فلا ينتفخ بعظمة الرب بالمرض كتجربة تلازمه لكى يستمر متواضعاً فلا ينتفخ بعظمة مواهبه كلما ضغطت التجربة على جسده ... هده تجارب لأجل مواهبه كلما ضغطت التجربة على جسده ... هده تجارب لأجل التنقية ...

على أن هناك بعض القديسين تعرضوا لتجارب لم يكن وراءها خطأ يُنقون منه بقدر ما كانت مدرسة أدُخلوا إليها لكى يخرجوا منها حاملين تعزيات تُقدّم للذين يجوزون نفس تجاربهم . قال ماربولس لأهل كورنثوس . « مبارك الله أبو ربنا يسوع المسيح أبو الرأفة وإله كل تعزية الذى يعزينا في كل ضيقتنا حتى نستطيع أن نعزى الذين هم في كل ضيقة بالتعزية التي

۲.

نتعزى نحن بها من الله » ( ٢ كو ١ : ٣ : ٤ ) ويعرض ماربولس نوع هذه التجربة فيقول « فإننا لا نريد أن تجهلوا أيها الأخوة من جهة ضيقتنا التي أصابتنا في آسيا أننا تثقلنا جداً فوق الطاقة حتى أيسنا من الحياة أيضاً ... الذي نجانا من موت مثل هذا» ( ع ٨ ، ١٠ ) . فتجربة الرسول وراءها تعزية الكورنثيين وخلاصهم من إحتمال نفس تجربة الرسول عندما عرضت عليهم ... إن حزن الرسول الكثير ، وكآبة قلبه ، ودموعه الكثيرة ( ٢ كو ٢ : ٤ ) هي بعينها رأس مال تاجر به وربح النفوس التي حزنت وأكتأبت وبكت لأجل المسيح ...

وتجربة الأعمى فى فقدان بصره منذ ولادته من بطن أمه كان وراءها إظهار مجد الله وأعماله فى الخلق والشفاء أمام الذين فقدوا البصيرة وضلّوا عن الإيمان بالمسيح . قال رينا يسوع « لا هذا أخطأ ولا أبواه لكن لتظهر أعمال الله فيه » ( يو ٩ :٣ ) .

وتجربة المرض التي تعرّض لها لعازر حبيب الرب والتي أفضت إلى موته قال عنها ربنا يسوع « هذا المرض ليس للموت بل لأجل مجد الله ليتمجد ابن الله به وكان يسوع يحب مرئا واختها ولعازر » ( يو ١١ : ٤ ، ٥ ) . ولما مات لعازر قال يسوع « أنا أفرح لأجلكم انى لم اكن هناك لتؤمنوا » (ع ١٥ ) ولما وقف يسوع أمام القبر الذي أنتنت داخله جئة لعازر المحبوب قال « أيها الآب اشكرك .. ولكن لأجل هذا الجمع الواقف قلت ليؤمنوا أنك أرسلتني » (ع ٤ ، ٢ ٤ ) .. ولما أقام لعازر قال الكتاب المقدس « فكثيرون من اليهود الذين جاءوا إلى مريم ونظروا ما فعل يسوع المقدس » فكثيرون من اليهود الذين جاءوا إلى مريم ونظروا ما فعل يسوع امنوا به» ( ع ٤٥ ) ... إن الرب يستخدم أحياناً أولاده وأحباءه كوسائل ايضاح يزيّن بهم تعليمه وإيمانه .. ويعزّى بواسطتهم من خليقته المحتاجة إلى تعضيد ومؤازرة ... هذه تجارب للتعزّية ...

وبالتأمل إلى النسر الذي يهدم عش صغيره يُتهم للوهلة الأولى بالقسوة على صغاره بينما من يدخل إلى أعماقه الهادفة يجده مدرباً لعضلاته على الطيران وموقِظاً فيه رغبة الإعتماد على نفسه في البحث عن طعامه ودافعاً له في طريق النضج بكل ما تحمله الكلمة من معنى ... هكذا من يتأمل إلى تجارب قديسين يضعهم الرب فيها لكي تكون لهم الحواس مدربة والإستنارة مميزة والملكوت معاش ... لقد صنع الرب بداود النبي هذا الذي شهد له وصغير بمواجهة قتالات متكررة وهروب متكرر وضربات متتالية لكي يعده ليكون ملكا محبوباً لديه وللناس ... يتخذه كنموذج في الحديث مع الكل « داود عبدي » ، وفي التجسد ينتسب إليه « إبن داود » ...

نعم ! هناك تجارب يصيَّر بها الله أولاده أكثر قوة وصلابة في السعى نحوه . وخبرة الآباء القديسين تؤكد أن النفس المحبوبة للرب تحصل في التجربة على خبرات روحية ربما تظل تجاهد للحصول عليها سنوات في العبادات والنسكيات دون أن تدركها وربما تدركها بصورة سطحية لا عمق ولا سمو فيها كالذي تناله في التجربة ... هذه تجارب للتقوية ...

وكما أنَّ الوصول للدرجات الأعلى في الجيوش لا يصل إليها القادة إلا بعد ٢٣ فرق متكررة للدرس والتدريب ثم الإمتحان .. هكذا تمر | بالقديسين تجارب يكون هدف الله من وراثها منحهم نعم أوفر وبركات أغزر .. فإبراهيم أبونا الذى قدم إسحق على المذبح فى تجربة فؤيدة فى التاريخ كله كان يفعل ذلك ( وهو مجرب » ( عب ١١ : ١٧ ) لكه بعد أن إجتاز إمتحان طاعة الإيمان نال من فم الرب ( علمت الآن. أنك خائف الله لم تمسك إبنك وحيدك عنى ... بذاتى أقسمت ... أباركك مباركة وأكثر نسلك أعدائه ويتبارك فى نسلك جميع قبائل الأرض ... » ( تك ٢٢ ، ٢ ، المتحان دائماً أن يُعلم التلميذ أنه صار أكثر قوة ويستحق به الدخول إلى منزلة أرفع ... هذه تجارب للتزكية والترقيق ... » ( تك ٢٢ : 1 ، منزلة أرفع ... هذه تجارب للتزكية والترقيق ... » المحروب الدخول إلى

يا عزيزى .. ربما تجد تجاربك لا هى بسبب الخطية ، ولا هى للتنقية أو التعزية أو للتقوية أو الترقية .. وربما لم أستطع فى هذه السطور أن أصل إلى فهم سبب التجربة التى تعانى منها أنت الانّ ... وربما لا تستطيع أنت أيضاً بمشورة مشيريك أن تجاوب : لماذا تجرب ؟

إذا كان الأمر كذلك فإعلم أنه كما علت السماء عن الأرض هكذا علت أفكار الله عن أفكارنا : فكرى وفكرك ... حسن جداً أن تضع يدك على فمك وتصمت ، وعلى فكرك وتنسحق وتقول له : « مهما كان سبب تجاربى وأنا لا أفهم .. إجعلنى متأكداً من أنك صانع بى خيرات ، وإن كنت لا أرقب الآن إلا جبل الجلجئة فبإيمان البسطاء أنتظر جبل التجلى ... » والله يعينك ويعيننى أياً كان سبب تجاربنا التظر جبل التجلى ... » والله يعينك ويعيننى أياً كان سبب تجاربنا



للتجربة وقت معين للإنسان ، يعينه الله ضابط الكل بسابق علمه الإلهي .. هذا هو اختبار أيوب البار الذي قال مناجياً إياه تعالى ، . « هكذا تعين لي أشهر سوء ، وليالي شقاء قسمت لي » ( أي ٧ : ٣ ) .

وهكذا نتيقن أن ميقات كل تجربة محسوب ومعروف لدى الله الذى يعين لكل شىء زماناً ( جا ٣ : ١ ) . كل ثانية ودقيقة وساعة فى حساب زمن التجربة معينة تعيناً دقيقاً لا يقبل الصدفة ولا حتى مؤامرات الشياطين والناس الأردياء ... ومع أن كل ثانية فى التجربة يحسبها المجرب كأنها دهراً إلا أن الإنسان مهما حاول لا يملك أن يعدل من ميقات التحربة شيئاً ...

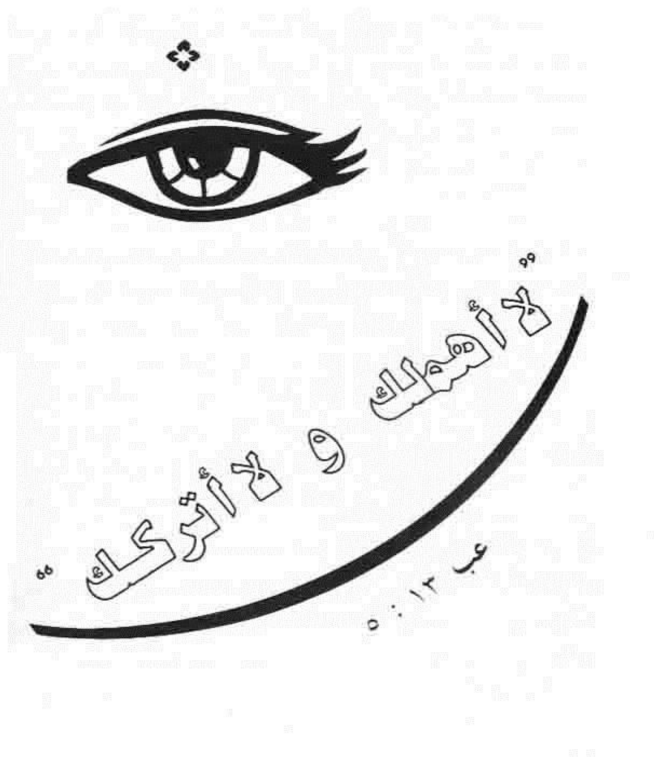
قد يقول الإنسان : لو عرفت متى تأتى التجربة لأعددت نفسى وعدتى لها ؟ ... لكن تنسى أن ليس لنا أن نعرف الأزمنة والأوقات التى تبدأ فيها تجاربنا لأنها فى سلطان الله انحب وحده ( راجع أع ١ : ٧ ) ... فهو يسمح بالتجربة فى الوقت المناسب جداً الذى يعرف فيه بسابق علمه أن للمجرب فيه نفع جزيل وقدرة على الإحتمال . ولكن يبقى الإستعداد الدائم لأى تجربة بالصلاة ... قال ربنا يسوع ا صلوا لكى لا تدخلوا فى تجربة ا ( لو ٢٢ : ٢٠ ، ٢٤ ) ... وعلمنا فى الصلاة الربانية أن نقول ا ولا تدخلنا فى تجربة لكن نجنا من الشرير ا ( مت ٦ : ١٣ ) معطيا إيانا سلاحا فعالاً للإستعداد لأى تجربة ... وهو أن نصلى دائماً لكى يجنبنا التجارب ... فداود البار الذى قال عن نفسه ا أما أنا فصلاة ا هو الذى قال للرب أيضاً ا جربنى يا رب وامتحنى ا ( مز ٢٦ : ٢ ) ... نصلى دائماً لكى لا يدخلنا فى تجربة فى وقت نكون فيه غير أكفاء لها ، لكى لا يعرضنا لتجربة فى وقت يكون سقوطنا فيه سهل بين أنياب الأسد الزائر الذى يجول ملتمساً من بيتلعه ! ... نصلى لكى لا ندحل فى تجربة ننطق فيها ضد الله ومشيئته بأى تجديف ولا نستسلم فيها ولو بالقول لنرضى رغبات الشرير ! ..

نعم يا عزيزى لا تقل آه لقد جربنى في وقت صعب .. جربنى والمسئوليات متلاحقة تحنى ظهرى ، جربنى والبيت محتاج لمن جربنى فيه ، جربنى في الإبن أو الإبنة أو الأحت أو الزوج أو الزوجة أو الأب أو الأم ... جربنى في الذي أحتاج إليه بشدة .. جربنى في المال الذي لى في وقت تراكمت فوق رأسى فيه الديون ...إلخ . لا تقل هذا يا عزيزى ... فإن الذي أدخل بك إلى التجربة إسمه ا ضابط الكل ا قد سبق فحدد الأوقات التي رآك الله فيها قادراً على دخول التجربة ، كما رأى الظروف والناس من حولك في أفضل وقت لكى يشاركونك معالاة التجربة ، كما رأى أنك في هذا الميقات ستكون محفوظاً في نفسك وحسدك وروحك ومالك أفضل ما تكون وأنت خارج عن التجربة ... اطمئن يا عزيزى المجرب ، لأن الذي يوقد نار التجربة تحتى وتحتك هو أصبع الله المحب أن وأبيك الذي يحب أولاده « إلى المنتهى « ، ولا يسمح بنار تحتنا إلا في وقت يحفظنا فيه في بوتقة بين يديه ، لكي يُجلي صليبي وصليبك فيلمعان أكثر كي نقبل على حمله بفرح ... إن الذي يحبني ويحبك محبة أبدية لن يسمح ببدء تجربة أياً كان نوعها في حياتنا إلا في وقت يتفق مع كمال أبوته الحانية لكلينا .

لاتنشغل يا عزيزى فى فكرك لماذا لم يمهلنى فيه لوقت أراه أفضل ؟ لا تنشغل بهذا فمهما كانت رؤيتك فهى محدودة وقاصرة . وصاحب الرؤية الأوسع ، الناظر من أعلى كأسقف لنفوسنا وراعيها العظيم هو « يرى » ... ليتك تقتنع بأن ما يمر بك من تجارب الآن هو فى أنسب الأوقات والظروف ... وثق أن الذى يعين لى ولك شهور وليالى التجارب والمعاناة يوجد فى تعيينه لى ولك أيضاً » وقت الرأفة » ( مز ١٠٢ : ١٢) » وألعاناة ياقوت الفرج » ( أع ٣ : ١٩ ) فكما تُقبل الرأفة والفرج فى ميعادهما تعلّم أن تقبل التجربة فى ميعادها المعين من الله .

لا تراقب السحب لتعرف الموعد ، فالمثل يقول [ اللي يخاف من البلي يقع فيه ] بل راقب نفسك بالتوبة والرجوع عن الإثم والصلاة المستمرة من أجل التجارب وميقاتها الحسن لخلاصك الأبدي .

۲V



من تماذج التجارب التي تعرض لها القديسون ، نلحظ أن دانيال النبي في تجربة إلقائه في جب الأسود الجائعة استغرق يوما ( ٢٤ ساعة ) ( راجع د ٦١ : ١٤ ) ، بينما يونان النبي في تجربة الحوت ظل في داخله تلاثية أيام وثلاث ليال ( مت ١٢ : ٤ ) . أما حزقيال النبي فقد قضى في تجربة الحصار نائماً ( أو مصاباً بنوع من الشلل الجسدي كرأى بعض المسرين ) على جنبه اليمين ٩٠ يوما وعلى جنبه اليسار ٤٠ يوما أى قضى سنة كاملة وشهران وخمسة أيام ( حز ٤ : ٤ – ٦ ) . ناهيك عن يوسف الصديق الذي عرفنا أنه قضى سنتان كاملتان ( ٧٣١ يوماً ) قضاه يوسف البار في السجن قبل دخول رئيس السقاه ورئيس الخبازين قضاه يوسف البار في السجن قبل دخول رئيس السقاه ورئيس الخبازين

وأيوب البار الذي يضرب به المثل في أي تجربة يتعرض لها بشر والذي قال عنه ماريعقوب الرسول « قد سمعتم بصبر أيوب » ( يع ٥ : ١١ ) ٢٩

وماذا أيضا عن مريض بيت حسدا الذي قضى في تجربة المرض المقعد قعوداً كاملاً له عن الحركة ( المخلع ) مدة ثمان وثلاثون سنة كاملة ( يو ٥ : ٥ ) ؟

لعلك يا عزيزى المجرب ،، تلحظ أن تجارب غيرنا استغرفت من الزمن ما لم تستغرقه تجربتى أو تجربتك ... صدقتى إن ثانية واحدة تحياها وسط زئير أسود مفترسة جائعة لتساوى دهراً كاملاً بلا مبالغة لفظية ... فكم ٢٤ ساعة قضاها بار شريف ناجح في هذه التجربة ؟ !!

وهذا أو غيره مما سبق عرضه نموذج فقط لإحدى التجارب التي تعرض لها هؤلاء الأطهار وأشرف الشرفاء . فرتما تعرضوا لتجارب أخرى ، وحتماً تعرضوا ، تكون استغرقت عمرهم كله أو أجزاء منه ... ولم تدون ولم نعرف عن نوعها أو تكرارها شيئاً ... بالتأكيد يا عزيزي قد تعرضوا لتجارب تلو التجارب ... أخذت من عمرهم سنيناً وشهوراً وأياماً ! تذكر هذا وأنت الآن مجرب لكي لا يخرج من شفتيك « كفي يا رب » .

فإن كل ثانية زمن تقضيها في التجربة وفي نظرك زيادة لها أجرة وإكليل ومجازاة عند الله الذي لا ينسى أولاده مهما استغرقت تجاربهم ... وكل لحظة معاناة تقضيها في التجربة هي في الحقيقة مدرسة تدربك على الصبر الذي نحتاج إليه جميعاً كعدة من معدات الإثمار الروحي نجد الله في حياتنا . والصبر قوة تتولد من سعة القلب ومن الإتضاع اثناء التجربة .

تأكد يا أخي المجرب أن أبي وأبيك لن ينسى أحداً منا في تجربته زيادة عما ينبغي ... وتعال لرنم سوياً : إن أنسى من أمى الحنون أحضان رف لي تصون أعيز عنيده البنيون ربى لا ينسانى!... نسيت الأم الرضيع 1 يبقى له الرب سنها إن يُنسى من أم ولـد فکیـــــــف ینسانی ؟ محصبي لي شعري بالعدد لا ينسانى ! ... إن نسبت الأم الرضيع رف من النباس فقبط عصفور دور إن سقط يسى يسوع لا ينساه قط لا يتسافى ا ... إن نسيت الأم الرضيع ربى كذاك الطير اعتنصى أجلى الشوك اقتنمي إن نسبت الأم الرضيع ربي لا ينساني ! ...

ومهما تلاحقت التجارب أو تكررت في حياتك فنق أن كل تجربة تضيف إلى رصيدك الأبدى حتى ولو فنى لحمك وجسدك ... أيوب البار قال « ويدون جسدى أرى الله » ( أى ١٩ : ٢٦ ) قال هذا وجسده كان مصابا بالقروح والدود يسرى فيه ورائحة النتان تفوح منه حتى أن زوجته لم تحتمل مجرد رائحته ! قال هذا مؤكداً خبرته بأن كل تجربة تصيب الإنسان تضيف له لا تأخذ منه ، وإن أخذت تأخذ منه الفاني تاركة له الماق إلى أبد الآبدين ...

31

والآباء المختبرين للتجارب نسمعهم دائما يكررون في تجاربهم « افتكاره رحمة « معبرين في بلاغة بما قل ودل على أن كل تجربة تتكرر بهم دلالة على أنهم في فكر الله ونظره ، وأنه يهذه التجارب يصنع الرحمة بهم ... عرفوا أنه الله الرحوم صانع الخيرات الذي يقدم لهم في كل تجربة سابقة مراحم عظيمة فينادون في تجاربهم المتلاحقة « افتكاره رحمة » .

تذكر يا أخى المجرب أنه بسبب كل دقيقة تستثقلها وهى تعبر عليك فى التجربة ... أنه بسببها ومن خلالها تكون فى فكر الله وأمام نظره وعينيه وهو يراقب التجربة ، ويراقبك فيها ، ويراقب من حولك فيها ، ويراقب من بواسطته أتتك ... ولن يسمح لهذه الدقيقة أن تزيد عما رصده لك من خير وصبر ورحمة وأجرة ومكافأة ... يا ليتك تردد مع المختبين الصابرين « افتكارك يا رب رحمة » .

تزقر و ( مر المر الر الرج بار؛

ac 111:20

في صلوتين من صلوات القسمة في القداس الإلهى نتعلم من أمنا الكنيسة منهجها التفسيرى لكيفية إحتمال الرب يسوع المسيح تجربة الصليب ... ففي إحداها نسمع « وما هذه الطريق المؤدية للموت التي أنت سائر فيها يا إلهى ومخلصى ؟ أى شيء تحمل على منكبيك ؟ هو صليب العار الذى حملته عوضاً عنى . ما هذا أيها الفادى ؟ ما الذى جعلك ترضى بذلك ؟ أيهان العظيم ؟ ! أيذل الممجد ؟ ! أيوضع المرتفع ؟ ! يا لعظم حبك ! نعم هو حبك العظيم الذى جعلك تقبل يسوغ على الصليب كان سرأ من أسرار إحتماله للصليب . ليتك يا أختى يسوغ على الصليب كان سرأ من أسرار إحتماله للصليب . ليتك يا أختى الخرب تقول لتجرتبك « يا حبيتي » ... إنها حبيبة فعلاً ، لأنها تحمل ر أم ١٤ : ٢٢ ) . لا تسخر منى وأنا أقول لك قل لتجربتك يا قدمى . فلم يوجد ألم إنتصب أمام الحب . أحبب تجربتك يا أقول لك إرض بها أو اقبلها كواقع ، بل أحبها وفى كل تجربة تواجهك قدم لها حبك فتحمل لا تجربتك فقط بل وتجارب غيرك أيضاً . فالحب تجاه التجربة يحولك من مجرب إلى فنان أيضاً فتجد عقلك يفيض بإختراعات فوق خيالك تخفف عنك وطأة التجربة وربما تحولها إلى سعادة حقة . لكى أقرب لك قصدى أدعوك لتذكر البائع الذى يحب عمله ، تجد سلوكه تجاه متجره وتجارته وزبائنه سلوك الفنان المبدع في العرض الجيد والانتاج الجيد والتعامل الجيد بما يجعله هو الرابح في النهاية . ليتي أكون قد وفقت في توصيل فهمي للكلمة « أحب تجربتك » .

هذا منهج في إحتمال التجربة نتعلمه من أبينا يسوع بواسطة أمنا الكنيسة التي تقدم لنا منهجاً ثانياً في صلاة قسمة أخرى تقول : ا الشعب القاسي حملك حشبة الصليب من أجلي أنا الحامل قضية الموت بإرادتي . ضربك الأثمة على رأسك ، نفضوا البصاق في وجهك من أجلى ، وضعوا إكليل شوك على رأسك وقصبة في يمينك . ألبسنوك توباً من أجلى ، وصاروا يستهزئون بك . وأنت بإتضاعك حملت هذا كله من

فالرب يسوع في تجربته " إحتمل الصليب مستهيناً بالخزى " ( عب ١٢ : ٢ ) لأنه قال لنا " تعلموا منى لألى وديع ومتواضع القلب فتجدوا راحة لتفوسكم " ( مت ١١ : ٢٩ ) . وكثيرون من القديسين قيل عنهم " تجربوا في هزء " ( عب ١١ : ٣٦ ) فكانوا يواجهون التجربة بإتضاعهم الحقيقي قدام الله والناس وحتى الشياطين .

24

يا عزيزى المجرب إن كنت تنام الآن على الأرض بعد أن كنت تنام على السرير فإتضع وقل لنفسك : أنا أنام على الأرض .. حسناً .. فغيرى الآن ينامون تحت الأرض والتراب مهال عليهم ... إنس سريرك وقل للأرض : شكراً أنك استضفتيني فوقك لأخذ فرصة جديدة في عمري للتوبة .

وإن كان لك كثير ، وليس لك الآن شيئاً فاستهزأ بك الناس أو أهاجت الشياطين نفسك عليك ... قل لها : يا عزيزتي كنت راكباً للساقية فلما فرغتني لم تفرغني لأن الذي فرغني في دورة الهبوط هو هو بعينه الذي سيملأني في دورة الصعود ، وعليك الآن أن تشرفيني بالقناعة في دور الهبوط .

وإن كنت صاحب رأى ، وفي تجربتك الآن يتجاهلك من كانوا يطلبون رأيك كتلاميذ فإتضع وقل : من أنا التراب حتى يكون لى رأى ؟ إنى مستريح لأنى معفى من ضريبة إبداء الرأى ومسئوليته ... قل هذا بإتضاع حقيقى في قلبك ، وليس بانهزام أو شعور بالمذلة أو المهانة .. فالأغصان الممتلئة بالثمار هي التي تنحنى .

وإن كنت في حياتك تحب الحق والعفة والاستقامة ، وفي تجربتك الآن مفترى عليك تما ليس فيك إطلاقاً ... إتضع قدام الله الذي يجرى الحق للمظلومين وتذكر قول النبي " إليك يسلم المسكين أمره " ( مر ١٠ : ١٢ ) ... ومهما كان إسم المفترى عليك : أبوك أو أخوك أو إبلك فإتضع في قلبك وقل : برهم أكثر وشرى أنا أعظم ! تم ابدأ صلاة الحب والتساع في الحال ، مردداً قول ماربولس : " نضطهد فتحتمل " ( أكو بهذين الجناحين : الحب والإتضاع يحلق بنا ربنا يسوع في أى تجربة وينادينا « حملتكم على أجنحة النسور » ( خر ١٩ : ٤ ) . فمهما كان إستضعاف العالم للحب والتواضع من انجريين فتذكر أنهما في سماء يرفعان فوق التجربة ، وفي قوة نسور قادران على الكسب والربح بحذق وإستنارة ويصيرة حادة .

وما يساعدك أيضاً على إحتمال تجربتك أيها الأخ المحبوب أن تكون على معرفة سليمة مقنعة بالحياة وكل ما يدور بها ... هذه المعرفة تجدها بكل الصدق والعمق والشمول فى الكتاب المقدس ، الذى أرجو أن يكون بجوارك الآن لتقرأ فيه ما استطعت من كم ووقت . صدقنى يا أخى لو انشغلت كل وقت التجربة بمحاولة معرفة الحياة السليمة بإقناع الروح القدس فى كلام الكتاب لخرجت من كل تجربة مزدانة حياتك بخبرات روحية واجتماعية سخية تمنيح لك هبة من النعمة الغنية ...

وكلما ازدادت وطأة التجربة عليك يا أخى أكثر من قراءتك للكتاب المقدس . أكثر بتركيز وإصرار على أن تعرف الجديد الذى منه ستطلب المزيد . لقد أختبر داود النبى ذلك وقال : « لو لم تكن شريعتك تلاوتى لهلكت حينتذ في مذلتي » ( مز ١٦٩ : ٩٢ ) . كما أختبر أحد المحريين أن يقرأ الكتاب المقدس تسع ساعات يومياً حتى أنهى قراءته مرتين خلال أربعة شهور وكان يجد في كل قراءة تعزية ولدة وإبتهاجاً وإحساساً بالجهل المستمر الذي جعل أيام التجربة تتحول إلى درس وتعلم وتلمذة للمسيح في

27

ومن المناسب أيضاً أن تشغل نفسك يا أخى ببرنامج يومى يحقق النشاط الطبيعى العضوى لك . فلا شك أن الجهود البدنى المدعم بالعمق الذهنى والرغبة فى إحتياز مرارة التجربة تغسل الجسد وتزيده قدرة على مواجهة التجربة بتعقل وسلامة نفس . لا أعرف هل ظروف تجربتك تسمح لك بالخروج للمتألمين والبحث عن المجربين . ربما ، فإن توفر ذلك فليكن له النصيب الأوفر فى برنامج نشاطك اليومى . وإن لم تكن ظروفك تسمح لك بذلك فمجرد عمل يدوى لتنظيف الأرض أو الحوائط أو الملابس أو الجيمة كاف لتحقيق ذلك . وإذا كنت فاقداً فى تجاربك هذا كله أو غيره مما لم أذكره فنق يا عزيزى أن همتك وعزمك أن تتجاوز حدود أى هزيمة أو فشل أو مرض أو مهانة فى التجربة هو الذى سيبدع لك بنود برنامج نشاطك اليومى .

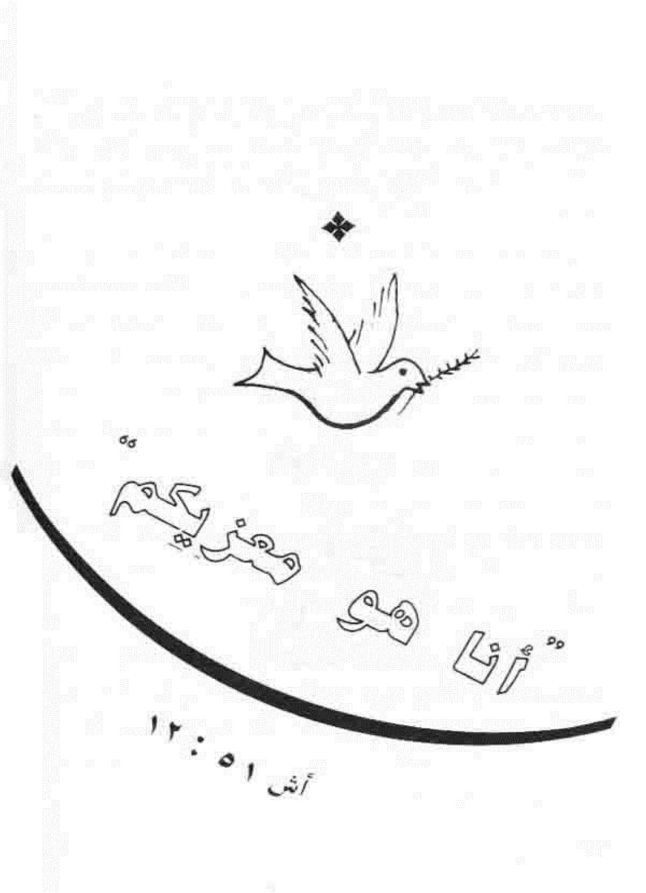
فإذا صنعت هذا ووجدت نفسك غير قادر على إحتمال التجربة فاترك لنفسك أن تعبر بأسلوب طبيعى غير متكلف ... إذا وجدت الدموع في عينيك قلا تتحامل وتكبتها . إبك يا أحى ، ولكن إعرف أمام من تبكى ... ليكن أمام الذي يستطيع أن يناديك من سمائه = قد رأيت دموعك = . حول إلفجارك في الدموع إلى توسل وصلاة مقابل الله الذي يجمع بيديه دموعك ويمسح بحنان كل جراحك ... ويخرجك كما تخرج من عند طبيب يعالج جرح إصبعك : بطمأنينة شفاء ، وحصانة عدم تلوث، وأد أقل، ونطافة أكثر ...

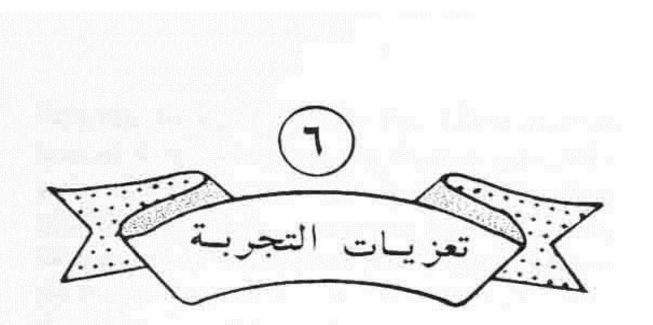
وإذا وجدت الدموع في عينيك متحجرة فاطرح رأسك في صمت أمام عرش نعمته فقط ، والتصاق رأسك بتراب الأرض وحده يا أخى ٣٧ صلاة يسمعها الرب ويقيمك محمولاً على ذراعى النعمة المرطبة المطيبة للخاطر المنكسر .. فالذى قال « تعالوا إلى يا جميع المتعيين والثقيلى الأحمال وأنا أريحكم « ( مت ١١ : ٢٨ ، ٣٠ ) لن يتركك تخرج من لدنه إلا ومعك راحة وإحتمال جديدين ...

وبعد هذا كله إذا لم تجد فيك طاقة الإحتمال فتأكد يا عزيزى أن التجربة كلما تضيق بك تحمل معها بشارة فرج ، وكلما تستحكم من حولك الآلام ثق أن أفراحاً تنتظرك ، وكلما يوهن جسدك من ثقل المعاناة كلما تسمو روحك وتعظم فى عينى الرب الذى قال ا طوبى للرجل الذى يحتمل التجربة لأنه إذا تزكى ينال إكليل الحياة الذى وعد به الرب للذين يجبونه » ( يع ١ : ١٢ ) . وكلما تجد الوحدة فى التجربة تحاصرك ، تأكد من أمانة الله تجاهك الذى لن يعرضك للهلاك وقد دفع فيك ثمناً غالياً هو دم إين الله الحى .. نعم يا أحى المجرب إن أمانة الله تجاهك وتجاه كل مجرب مثلى تفرض عليه أن يوجد منفذاً للإحتمال .. المين الذى لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون بل سيجعل مع التجربة المنفذ لتستطيعوا أن تحتملوا » ( ١ كو ١٠ : ١٣ ) .

تأكد يا حبيبى وشريكى فى التجارب أن المنفذ جاهز ، ووسيلة النجاة تقترب ... وعون من لا عون له معد .. تفكر فى هذا ولا تخور فى التجربة وتطلع بعينى الرجاء للواحة بمياهها واشجارها بعد قفر هذه الصحراء وجدبها ... هناك سترتوى وستشبع وتذكر أن كل ما مر بنا فى المعاناة لم يكن سوى مقدمة لينبوع بركات غامرة . أسوق هذا لك يا أخى لكى إذا وجدت منها واحدة أقامتك للإحتمال الأكثر تذكر ضعفى وقد فقدت الإحتمال بالتمام ، لعل الرب بصلوات قديسيه وصلواتك ينظر إلى مذلتي ويمنحني إحتمالاً جديداً ..

هوالزت





لم يسمع عن تجربة تعرض لها بشر إلا وصاحبها حزن أو لازمها أوجاع . هذه الأحزان المصاحبة للتجارب يعرفها الله انحب ، ويعرف ماذا تترك في الإنسان المجرب . لذلك كما تكثر التجارب وطأة هكذا يزداد فيض التعزيات ...

فعندما مرت تجربة موت الأم سارة بالإبن ا**سحق ،** وحزن لفقده حنانها .. أرسل له الرب زوجة دخلت بلطفها وحنانها إلى قلبه وأحبها » فتعزى إسحق بعد موت أمه » ( تك ٢٤ : ٦٧ ) .

وعندما إجتاز يونان النبى تجربة الغم ( وهى أشبه بالاكتاب النفسى كما يقول بعض المفسرين ) لم يتركه الرب فى معاناة ... أرسل له نباتاً مفرحاً زاهياً جميلاً جلب انتباهه وجذب غمه خارجه .. ا فأعد الرب الإله يقطينة فارتفعت قوق يونان لتكون ظلاً على رأمه لكى يخلصه من عمه ففرح يونان من أجل اليقطينة فرحاً عظيماً ا ( يون ٣ : ٦ ) . وعندما ضعف إيليا النبى فى تجربة صغر نفس ووحدة أمام تهديد ع آخاب الملك بقتله حتى هرب إلى البرية " وجلس تحت رتمه وطلب الموت لنفسه وقال قد كفى الآن يا رب خذ نفسى لأننى لست خيراً من آبائى " ( ١ مل ١٩ : ٤ ) . ومن فرط التجربة نام .. أن الله عزاه بملاك من السماء حاملاً له كعكة وكوز ماء يناديه " قم وكل " مرتين .. ولم يكن طعاما وشراباً عادياً إذ سار " بقوة تلك الأكلة أربعين نهاراً وأربعين ليلة " ( ٢ ٨ ) .

وماربولس الرسول أثناء كرازته وما تعرض له من أحزان مفرطة فى مكدونية قال عنها بنفسه = لم يكن لجسدنا شيء من الراحة بل كنا مكتئين فى كل شيء . من خارج خصومات ومن داخل مخاوف = ... بولس هذا لم يترك بدون تعزية ، وكانت تعزيته حضور أحد تلاميذه وهو الأسقف تيطس ... الذى كان مجرد حضوره للرسول تعزية فضلاً عما ممله له من أنباء روحية وتقدير أهل كورنثوس للرسول المجرب الذى قال أخيراً = حتى أنى فرحت أكثر = ( ٢ كو ٧ : ٥ ، ٧ ) .

وهاجر المصرية عبدة أبونا إبراهيم عندما وضعت في تجربة الطرد وهي حبلي وهامت على وجهها في البرية مضطهدة بعد إذلال سيدتها لها .. أن الرب افتقدها وعزاها بملاك من السماء يقول لها «الرب سمع لمذلتك » ( تك ١٦ : ١١ ) ...

يا أخى المجرب هل تنسى منظر الرب يسوع له المجد وهو في يستان جنسيماتي يعاتي من تجربة الصليب وينادي الآب « يا أبتاه إن شئت أن

تجيز عنى هذه الكأس . ولكن لتكن لا إرادتى بل إراداتك » ( لو ٢٢ : ٢٤ ) ... ظهر فى هذه اللقطة من معاناة الصليب « ملاك من السماء يقويه » .. لعلك تذكر أن معونة وتعزية السماء لكل منسكب على تجربته لابد أن يسبقها مواجهة صريحة مع النفس : هل أطلب مشيئتى أم أقبل تنفيذ مشيئة الله فتى ؟ ! مشيئتى دائما تطلب الراحة ، والغنى ، والقنية ، والصحة ، وكل ما يتفق مع هواى ومزاجى وطبعى. إنها أمور طبيعية لكل مشيئة إنسان طبيعى يواجه خالق كل طبيعة ولكن مشيئة الله لا تريدنى إنساناً طبيعاً بل فوق الطبيعى ... مشيئة الله قد تطلب منى النعب ، والمعاناة ، والفقر ، والمرض ، وكل ما يتعارض مع رغباق ...

والسر الحقيقي في إنفتاح السماء بكل تعزياتها للمجرب أن لا يطلب مشيئته بل يناديه دائما « لتكن مشيئتك » ... ويكون سعيداً بهذه المشيئة الإلهية مهما عبرته وديان النار والماء ليقول في النهاية « جزنا في النار والماء وأخرجتنا للراحة » . هذا سر من أسرار تعزياتك في التجربة يا أخى ، أن تطلب مشيئة الله لا مشيئتك ، وتنفذ بكل إصرار ما تطلبه منك مشيئته متذكراً قول الرسول : « لأن تألمكم لو شاءت مشيئة الله وأنتم صانعون خيراً أفضل منه وأنتم صانعون شراً » ( ابط ٣ : ١٧ ) .

لقد شاءت الله نجرب أن يدخل آلام السجن لأجل الإيمان المسيحى وهو يمر بعلة فى جسده منعته من المطانيات وألزمته الفراش على الخشب شهوراً ، شاءت مشيئة الله له بذلك ، فدخل ظروف السجن المعروفة للجميع وخرج منه وهو معافى من هذه العلة تماماً . إنه عزاء سماوى فى صورة شفاء جسدي لإنسان قبل مشيئة الله ...

وفي تاريخ الكرازة للقبائل الوثنية بأفريقيا تعرض لنا صورة خادم دخل إحدى القبائل ليبشرها فحاصره أعضاؤها في كوخ ودقوا الطبول لكي يهجموا عليه ويقتلوه ... لكنه استطاع بأن يتخاطب مع رئيس القبيلة حتى أمن بالمسيح ومن بعده كل أعضاء القبيلة ... وفي يوم كان يجلس قيه هذا الخادم مع رئيس القبيلة الذي روى له كيف أنه في يوم حصارهم له رأوا معه رجلين يلبسان ثياياً بيض ويمسكان بأيديهم بسيوف نار كانا يسيران واحدأ عن يمينه والآخر عن يساره ونظروا إليهم برعب وخوف جعلهم يهربون من حوله ويتنازل رئيس القبيلة ويبدأ الحوار مع هذا الخادم المحاط بأشخاص أقوياء مخيفين .. قال رئيس القبيلة هذا الكلام للخادم الذي كان يجتاز داخله تجربة خوف وميل للرجوع عن الكرازة ... فبكي متعزياً من افتقاد الله له بهذه الرواية عن مرافقة ملائكة وقديسين بمعسكر حقيقي يحفظونه من مخاطر لا عهد له بها ... وقرر مواصلة الكرازة بفضل تعزية الرواية ... ولماذا أخذك التاريخ ، والمعاصرة المعاشة لإنجيل المسبح في جيلنا أرتني مجرباً تألم لأجل المسيح وإيمانه ولم يجد من البشر حوله غير القساوة والتجبر وعدم الإحساس بأوجاعه ... فلما هم يسير والدموع مرقرقة في عينيه لا يعرف إلى أين يذهب إفتقده الرب بحيوان أليف ( كلب ) لم يعرفه من قبل ولم يقدم له طعاماً ولا شراياً يوما ما ... حجمه كبير وضخم أتى أمامه وهو يسير ونام قدام قدميه وظل يلحس بلسانه في رجليه ويهز ذيله حوله حتى أوقفه عن المسير ... كان ذلك في طريق خلوي بجوار ترعة ماء جاري في مكان غير مأهول بالناس ... وكلما حاول إعادة

السير أوقفه الحيوان المرسل بخنان عجيب من الله ليداعبه ... حتى إنحنى اللأرض وقبله فنسى قساوة البشر فى حنان حيوان مرسل من الله لتعزيته ... ولما اقترب إنسان آخر من هذا المنظر المعزى قفز الكلب عليه وهجم عليه حتى أفزعه وجعله يفر قدامه . فتأكد هذا المجرب أن الله الذى يعزى كل مجرب لما لم يجد له إنساناً أرسل له حيواناً يعزيه !

يا أخى الحبيب قد يعزيك الله بنبات ، أو حيوان ، أو زوجة ، أو . تلميذ وفي ، أو ملاك من السماء ... لكن هذه كلها من خارجك ... وكل ما هو خارج عنك يدوم معك إلى حين ...

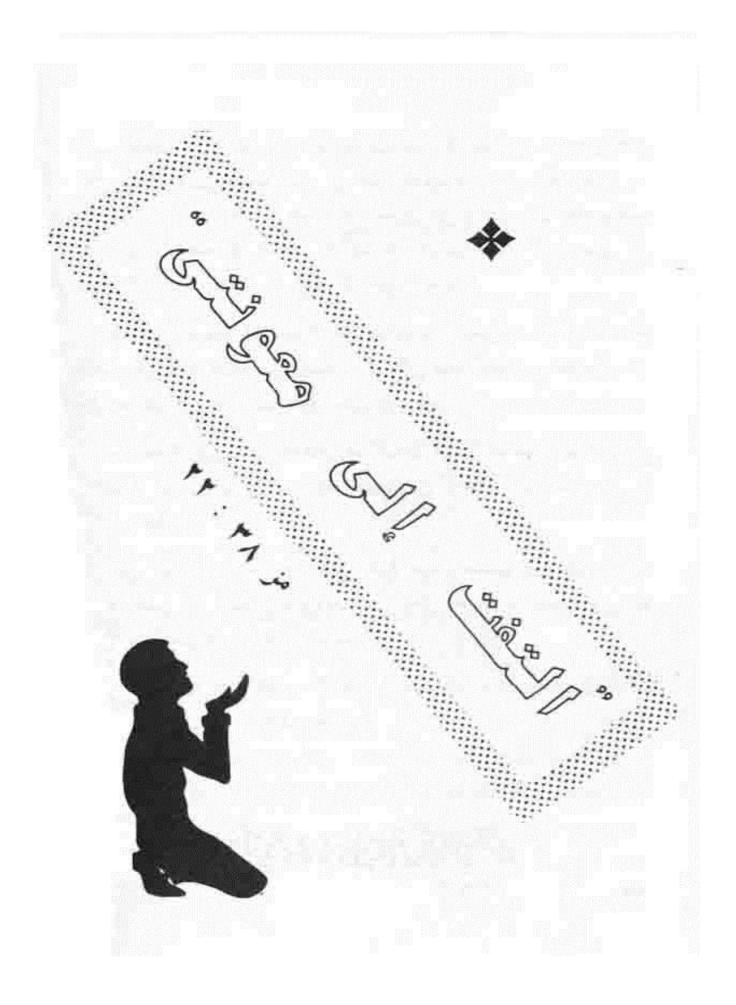
اما التعزية التي تفيض داخلك من قبولك لمشيئة الله مهما تضادت مع مشيئتك فهي الينبوع الذي يظل يفيض في داخلك أنهار عزاء حي لا ينضب قط ...

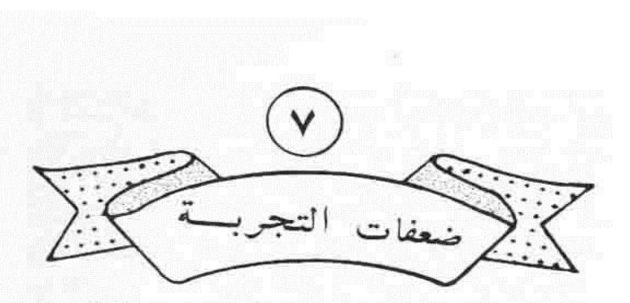
تلقى تعزيات الله خارجك وهى كثيرة جداً وأحفظها فى مفكرة تذكرك عندما تنسى أو تستريح ، وجاهد من أجل تعزياته داخلك حتى ولو إنسكبت أحشاؤك إنسكاباً مستمراً ...

أرجو لك يا أخى المجرب كل عزاء فى تجاربك ، كما أتوسل إلى محبتك أن تطلب الله عنى لأتعزى معك .

حزكترة هموى فرد (لغاي فعزياكي للترف فغ

19:91 20





من الضعفات المشتركة بين معظم المجربين ضعف العطف على الذات . التي في التجربة تدوى في أعماق الإنسان ، بقى أنا أستاهل كل ده » .. « حقاً أنا غلطان ، ومستحق للعقاب لكن هذا العقاب أقسى مما تقتضيه أخطائي ! \* ... \* لا ، مش ممكن تكون مجازاتي بهذه الصورة ؟ ١ .. إلى غير ذلك من التعابير التي تنمقها الذات المجربة ... وحقاً أعترف لك يا عزيزي بأن ما تمر به من تجارب ليس خيالياً ، بل هو واقع مؤلم وموجع حقآ ، ولكن عطفك على ذاتك يضخم التجربة فتظهر الناموسة جاموسة والحبة قبة ! .. فإيليا النبي الذي هرب وجلس عند نهر كريت كانت ذاته ضخمت له وحدته حتى قال ، تركوا عهدك ، ونقضوا مدابحك . وقتلوا أنبياءك بالسيف ، وبقيت أنا وحدى ! " بينما الجقيقة ظهرت عندما قال له الرب الذي يعرف حقيقة ذاته والأمر معآ « قد ابقيت في إسرائيل سبعة آلاف كل الركب التي لم تجث للبعل وكل فم لم يقبله» ( ١ مل ١٩ : ١٤ ، ١٨ ) . والأفضل أن نترك للتجربة أن تصفى الذات من أمراضها ، وأن تنقى سلوكها من إنحرافها ... لتزن تجربتك في ميزان كلام الله ونطق عقلك الهاديء داخلك ، فتضع التجربة ٤V

فى حجمها الطبيعى بدون عطفك على ذاتك ، ويمكنك الإستعانة بناصح حاذق ومرشد مختبر لكى يساعدك على التقييم الحقيقى .. ساعتها ستقول حتماً : التجربة عادية ، وإمكانيات النعمة العاملة فى ضعفى خارقة .. أستطيع كل شىء فى المسيح يسوع الذى يقوينى فتكفينى نعمته لأنها قادرة أن تكمل كل ضعفى . ومهما كانت أوائلى فى التجربة أو ما أعانيه فيها للآن فهو حتماً سيبارك آخرتى فى التجربة لأخرج منها مباركاً بما مملت من تمار تصفية ذاتى ا .

والتماس معونة البشر وسط تجاربنا ضعف آخر يتعرض له المجربون ، لاسيما وإن توفر للإنسان إمكانيات اللجوء إلى بشر ذوى سلطان وقدرة على تغيير مسار التجربة للصالح الذى يراه المجرب مخرجاً لأزمته . والحقيقة المختبرة أن محاولة إلتماس معونة الناس قد تُعقَّد التجربة ، وإن أخرجت من حفرة أولاً أسقطت في بئر أخيراً .

لقد خضع أبونا إبراهيم أب الآباء لمعونة البشر في طلبه للنسل ، وقَبِلَ مشورة زوجته في دخوله على جاريته ... وكانت في البداية تخفيفاً لمعاناة رغبته وزوجته في اللحاق بالخلف بعد شيخوختهما لكنها جلبت في النهاية شقاقاً في منزلهما وغيرة ردية وحتى الإبن المولود بهذه الوسيلة البشرية لم يكن هو مثال ذبيح الصليب الوديع والمطيع بل ا إنساناً وحشياً : يده على كل واحد ويد كل واحد عليه ا ( تك ١٦ : ١٢ ) ! .

بعكس حزقيا الملك البار الذي لما تعرض لتجربة حصار سنحاريب ملك أشور لأورشليم والذي قال بجبروت « إلهكم لا ينقذكم من يدي »

واستخدم مع الشعب وسائل التخويف المروع ، كان قلب حزقيا الصالح يفيض لشعبه إيماناً ﴿ لا تخافوا ولا ترتاعوا من ملك أشور ومن كل الجمهور الذي معه لأن معنا أكثر مما معه . معه ذراع بشر ومعنا الرب إلهنا ليساعدنا ، ومن هذا الإيمان القلبي عمل الصلاة فقط دون اللجوء إلى أي وسيلة بشرية ، فماذا كانت النتيجة ؟ ! ﴿ أُرْسِلِ الرَّبِ مَلَاكًا فَأَبَادٍ جَبَار بأس ورئيس وقائد في محله ملك أشور . فرجع بخزى إلى أرضه ؛ ! ( راجع ٢ أى ٣٢ : ١٥ ، ٧ ، ٨ ، ٢١ على الترتيب ) . حقاً يا أخى قول المختبر ، كل الذين اتكلوا عليه عقولهم استنارت ووجوهم لم تخزى ، ... وكلما تحارب بطلب معونة إنسان أذكر إختبار قديس قال « لا تتكلوا على الرؤساء ولا على بني البشر الذين ليس عندهم خلاص . تخرج روحهم فيعودون إلى ترابهم . في ذلك اليوم تهلك كافة أفكارهم . طوبى لمن إله يعقوب معينه وإتكاله على الرب إلهه ... الحافظ العدل إلى الدهر ... الصانع الحكم للمظلومين ... المعطى الطعام للجياع ... الرب يحل المأسورين . الرب يفتح أعين العميان . الرب يقيم الساقطين ( أو يقوَّم المنحنين ) ... الرب يحب الصديقين .. الرب يحفظ الغرباء ويعضد اليتيم والأرملة ... » ( مز ١٤٦ : ٣ ــ ٩ ) .

وإذا دعاك إنسان إلى أسلوب إستخدام « السيجارة » ومضاعفاتها ومتيلاتها في تجاريك فاهرب إلى الله ، واختبر من هذا الضعف أسلوب الله الجبار عندما نطلب معونته وحده بالصلاة وشفاعة القديسين . ما أحلى هذه الصلاة عندما ترددها في مثل هذا الضعف « ما أعظم عذوبتك يا يسوع المحبوب .. إمنحني أن أكون فيك وأستريخ بك وحدك فوق كل شىء . تجارب متعددة تعترضنى فى وادى الشقاء والأحزان وتقلقنى وتظلم حياتى ، ولكن أنت يا رب تشفق على . يايسوع نور المجد الأبدى وسلوان النفس المسافرة فى أرض غربتها ها صوتى الخافت يخاطبك إلى متى يبطىء ربى عن المجىء . أقبِلُ إلى وفرحنى لأنى فقير . أرسل يدك ونجنى من ضيقاتى لأنى شقى . هذم إلى لأنه ليست ساعة أو يوم بدونك لى فيه سرور . أنت فرحى وبهجتى ، وبدونك مائدتى طعامها مر . أنا كالمسجون المكبل بالقيود فأنر على يوجهك وأعتق نفسى لترى جمالك . ليطلب غيرى عوضك أشياء ترضيه . أما أنا فلا أرضى إلا بك يا ربى وإلهى ا

وغير إلتماس معونة البشر كثيراً ما يضعف المجربون في محاولة التحليل البشرى للأحداث المصاحبة للتجربة ، بما يوضع تحت البصر أو السمع من أخبار وفلسفات ربما تفتقر إلى الصدق أو الجدية ... فأخبار الأدوية والمرضى ممن يعانون نفس المرض ، وأخبار الأسواق وما تحمله من تقلبات ، وأخبار المجتمع بما يمس تجارفي .. ما هي إلا تناقل لما يجرى على ألسنة الناس وفق هواهم أو هوى سياساتهم مضافاً إليه ما يقدمه المنطق البشرى من معقولات غالباً ما تكون من بذار الشيطان في عقول الخاضعين له مما دعا الكنيسة أن تعلمنا أن نصلي الانجنا يا رب من كل معقولاته بشرى ومنطق عقلى إلى فقدان الإنسان المحبار وما يصاحبها من تحليل بشرى ومنطق عقلى إلى فقدان الإنسان المحرب لسلامه الداخلي قضلاً عن ضيقه الخارجي .. وهذا خطر جداً لأنه إن كانت للتجربة آثار محطمة في الخارج فهي لا تقوى على إنسان يحفظ سلامه الداخلي ، لذا ينصح كثير من المجربين القديسين أنه في تجاربنا لا تقرأ أخبار الناس ولا نصُغ لتحليلاتهم بل نداوم على قراءة أخبار الله السارة ونصغى إلى ما يُفهمه لنا من خلالها فهي قادرة على اجتيازنا كل محنة ونحن مبنيون من الداخل أكثر ...

وما يلاحظ أن ضعف التحليل البشرى للأحداث خلال التجارب يؤدى أيضاً إلى الخوف الفاتل . هذا الذى دفع بالتلاميذ القديسين في تجربة الصليب إلى النوم الثقيل ( مر ١٤ : ٣٧ ، ٤٠ + لو ٢٢ : ٤٥ ) للهروب من واقع الحزن ، وإلى الكذب والسب والحلف حتى الإنكار ( مت ٢٦ : ٢٤ ) ، وإلى التقوقع خلف أبواب معلقة أغلقوها على أنفسهم بأيديهم ( يو ٢٠ : ١٩ ) .

وف الواقع إن ضعف الخوف القاتل ينشأ غالباً من نسيان وعد إلهي لكل المجربين " الرب إلهكم سائر معكم ... ليخلصكم " ( تت ٣٠ : ٤ ) .

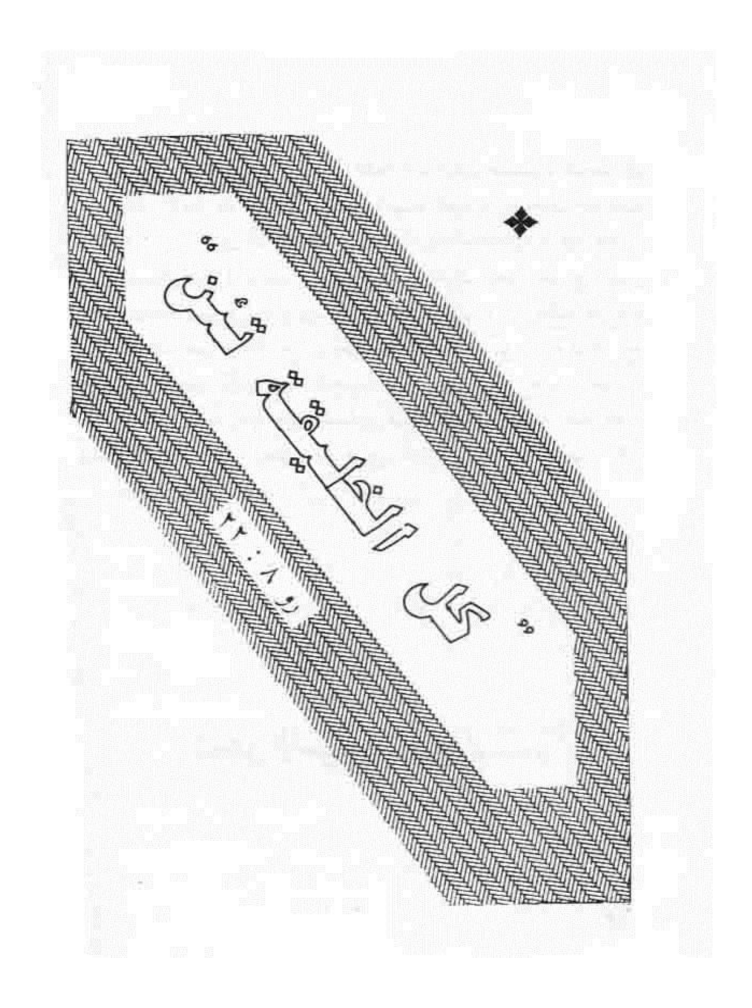
إن روح الضعف هو رباط من رباطات الشيطان ( لو ١٣ : ١٦-١٠ ) الذي يخاول أحكامه حول المجرين لكن ينسيهم أو يخفي عن عيولهم أن الله القوى معهم في كل لحظات التجربة , لاسيما وإذا أحكم إبليس بقية الخطة بوضع هذا المجرب الذي تسلط عليه روح الخوف وضعف القلب وسط آخرين مجريين مثله في هذه الذنيا ... فيكفى إعلانه لهذا الخوف ، أو محاولة تطويعه إلى سلوك مستتر تحت إسم الحكمة الإنسانية المقنعة ، أن « تذوب قلوب إخوته مثل قلبه » ( راجع تت ٣٠ : ٨ ) فتكون النتيجة ضحايا لا ضحية واحدة !

لذلك يا أخى مهما كانت التجربة شديدة حولك ، ومهما كان ضعفك الجسدى أو النفسى أو الروحى خلالها فإطلق نداء الثقة « ليقل الضعيف بطل أنا » ( يوئيل ٣ : ١٠ ) وتأكد أن « الروح يعين ضعفاتنا » برجاء ويقين « أن كل الأمور تعمل معاً للخير للذين يحبون الله » وإن كان الله معك فمن عليك ؟ ! ... وإن كان الله معك فهو قادر أن يهبك كل شيء لأجل نجاتك وسلامة نفسك ... قم الآن حالاً ابحت عن مسكين إصنع معه رحمة ، حتى وأنت في أتون الضعف تنال تعضيد الرب الدائم لك ( راجع مز ٤ : ١ ، ٣ ) مل يعجز أن يشفى نفسك من أى ضعف ألم بك في تجاريك ؟ ! حاشا ... إنه يشفى نفسك من أى ضعف ألم بك في تجاريك ؟ ! حاشا ... إنه يشفى الكل ...

عموماً يا أخى المجرب إحترس من البداية ، ولا تلتفت للأخبار حتى الصادقة منها . فقدقال لنا الرب يسوع ا سوف تسمعون بحروب وأخبار حروب .. انظروا لا ترتاعوا ا ووضح لنا التدريب العملي ا ولكن الذى يصبر إلى المنتهى فهذا يخلص ا ( مت ٢٤ : ٦ ، ١٣ ) ... فمهما كانت الأحبار وما تتناقله الألسنة وما يصل للآذان فالصبر عليها بكل معاناتها يحمل معه ثقة الخلاص النهائي من أتعابها ...

إصبر على ضعفك هذا أيضاً ، فقد كان قبلك قديسون ضعفوا في تجاريهم لكن شهد لهم الكتاب المقدس أنهم « تقووا من ضعف » ( عب تجاريهم لكن شهد لهم الكتاب المقدس أنهم « تقووا من ضعف » ( عب وكانت الوسيلة هى « الإيمان » وإن ضعًف إيمانك أيضاً إصرخ لرئيس وكانت الوسيلة هى « الإيمان » وإن ضعًف إيمانك أيضاً إصرخ لرئيس الإيمان ومكمله يسوع : « يا رب أعن ضعف إيماني » ... فكما مد يده لصاحب هذه الصرخة وأنقذه من الغرق يمد الآن يده لكى لا تغرق في لجة ضعفاتك .. أبصر الآن عينيه كحمامتين وديعتين تستقر عليهما نفسك وتهدأ ، وأبصر أيضاً يديه فإثر المسامير فيهما يبلغانك رسالة حبه مهما كانت مرارتك ، واسمع النطق الخارج من فمه « سلام لك » مهما كان منظر الأبواب المغلقة محبطاً لكل آمالك .

لكل الاحتياء يوجد رجاء ما



هل تظن أنك تعرف كل شيء ؟ وأى شيء تعرفه هلى تعرفه كله ؟ .. لا أعتقد أن هذا توفر حتى في أذكى إنسان وجد على الأرض ! . وصوت الرب يقول = إن كان أحد يظن أنه يعرف شيئاً ، قإنه لم يعرف شيئاً بعد كما يجب أن يعرف = ! ( ٢ كو ٨ : ٢ ) . لذلك فإن نقص خبرتك للمواد والأشياء والناس وطبائعها يجد مجالاً خصباً في التجارب التي تمر بك لكى تختبر أكثر ...

لقد كان أبلوس الإسكندرى يتمتع بسمات العظماء في الروحيات : كان فصيحاً ، مقتدراً في الكتب شملها ودرسها وفهم ما جاء بها . كان حبيراً في طريق الرب ، حاراً في الروح ، يعلم بتدقيق . ولكن هذا العظيم إحتاج إلى خبرة أكيلا وبريسكلا وتعليمهما الأكثر دقة . وجاء ماربولس الرسول قائلا له ومعه ١٢ رجلاً غيره ا هل قبلتم الروح القدس لما آمنتم ؟ فقالوا له ولا سمعنا أنه يوجد روح قدس ا ! لذا كانت تجربة مقابلة أكيلا و بريسكلا وبولس الرسول سبباً في تكميل خبرة أبولس الناقصة وانتهت بنوالة مع الإثنى عشر الذين كانوا معه الروح القدس ومواهبه . ( راجع أع بنوالة مع الإثنى عشر الذين كانوا معه الروح القدس ومواهبه . ( راجع أع لذلك أرجو أن تكون نظرتك للتجارب التي تمر بها نظرتك للغذاء الذي يسد النقص الذي تحتاجه لتواصل سعيك نحو النضج : نضج الرجولة الروحية . فالتجارب نوع من المران الذي يرفع من مستوى " عديم الخيرة 1 أو قليلها إلى رتبة من له " حواس " مدرية على التمييز بين الخير والشر ، وعلى فهم عواطف الآخرين والإحساس يمعاناتهم ، وعلى حسن إستخدام المواهب المعطاة لك من الله لخدمة الخير في البشرية المجربة .. إن خيرة الألم تعطى دائما إتساعاً في الفهم ، وشمولاً في التفكير ، وقدرة على التدبير ، وإستقامة في المسير . نعم يا عزيزي فإن خبرة شخصية لك في ميدان الألم تعطيك مذاقة لم تألفها في الكتب المقروءة أو الكلام الوعظى .. فلا تندب نصيبك من التجارب وهي لك تكميلاً لنقص حتمى فيك ....

وأى تجارب تعرض على المجرب تحمل معها إحتياجاً حقيقياً ليس مادياً فحسب بل وحتماً روحياً ونفسياً أيضاً .. قد يحتاج لدواء ، أو رشفة ماء ، أو مال ، أو رجال ، أو رحلة أو بسمة لا سيما لمن يقضى أيامه بين عيون جاحظة وحواجب كشيرة ... أو كلمة عطف أو تقدير لا سيما لمن يجرب بين من يحملون ألسنة هي في حقيقتها كرابيج ... قد يحتاج لأمور كان لا يفكر أنه سيحتاج إليها أبداً في يوم ما ...

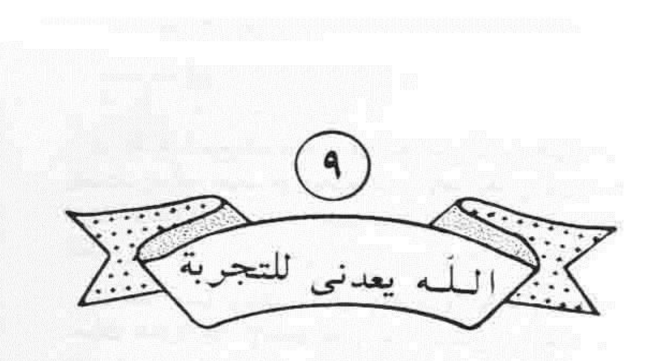
هذا الإحتياج مع وطأة المعاناة وإحتدام التجربة قد يدفع بالإنسان إلى الإنهيار التام . وربما يتوفر هذا الإحتياج لكن ليس بالقدر الذي يخفف المعاناة أو يقلل من أضرارها . لذا أقول لك يا عزيزي إن التجارب علمتني

أن الإحتياج لا يسده غير القناعة القوية الباطنية مع التجرد الحقيقى عن العاطفة والمقتنيات ... ما دمت تحمل فى صدرك حامل الكل دون أن يكل ، ومروى الكل دون أن يعطش ، ومشبع الكل دون أن يجوع ، ومعطى الكل دون أن ينقص ، وذاكر الكل دون أن ينسى ، وضابط الكل دون أن يطغى ... ما دمت تحمل هذا فى قلبك فئق أن كل احتياجاتك قبل أن تفكر فيها أو تعرض على مشاعرك يدبرها بإتقان مقدماً إياها على طبق راحة قلبية كاملة ...

تذكر قول صوقر النعماني « لانه لم يعرف في بطنه قناعة فلا ينجو بمشتهاه » ( أى ٢٠ : ٢٠ ) والبطن ليست هي في جسدك فقط بل بطن كل شيء ... على رأى القائل « قد بلغ ثروة فتقيأها . الله يطردها من بطنه » ( أى ٢٠ : ١٥ ) .

وأرجو أن تدرب نفسك على توقع كل شيء ، حتى ما لا يخطر لك فى الحيال عندما تواجهه بهدوء أعصاب ستعرف أنه ليس جديداً على البشر والمجريين ا وإن وجد شيء يقال عنه أنظر هذا جديد فهو منذ زمان كان فى الدهور التي كانت قبلنا ا ( جا ١ : ١ ) . بل أرجو من خلال تجاريك أن تستعد لأسوأ مما عرفت .. ليس تشاؤماً إنما بطولة رفع الاثقال تقتضى زيادة الأثقال بإستمرار وتدرج ... استعدادك هذا خبرة ، أرجو أن تدون القادمة .

... <u>Essí</u> 2 أيها الرجل المحبو ···· El pel



علمنا الرب أن نناديه في الصلاة « يا أبانا » . ولا توجد أبوة لا تعد لأولادها قبل كل مرحلة يجتازونها ما يحتاجونه من مستلزمات الحياة الممتلئة الغنية . لا يوجد أب يرسل إبنه للمدرسة دون أن يدفع له مقدماً المصاريف ويشترى له التوب والحقيبة والحداء والكتب والأدوات وكل ما يؤهله لإجتياز تجربة الدراسة ليس بنجاح فقط بل بتفوق أيضاً .

وأبوة الله لنا لا تسمح بتعريضنا لتجارب لم يعدنا لها سابقاً . فبتدبيره يجعل اليوم إعداداً للغد ، ويجعل الغد أعداداً للأبدية ، وكل حدث هو تهيئة لما يليه ، وكل تجربة هي إعداد لما يعقبها . ويقدر قرب الإنسان من وسائط نعمة الله السحية جداً بقدر ما يكشف الله له مسبقاً لما سوف يجتازه ليهيء قلبه وفكره وسلوكه للتصرف الممجد لإسمه المبارك ...

هكذا يعلمنا الكتاب : « هل تحدث بلية فى مدينة والرب لم . يصنعها ؟ إن السيد الرب لا يصنع أمراً إلا وهو يعلن سره لعبيده الأنبياء » ( عاموس ٣ : ٦ ، ٧ ) . إن الله لا يسمح لك بالطرح في البحر قبل أن يعد الحوت الذي يحميك ، إنه أعد الحوت قبل إلقاء يونان ... وأعد الكبش الذي يفديك قبل إمتحان الإيمان ... وأعد الديك المذكر بالتوبة والغفران قبل إكتمال النكران ...

إنه يعد القسوة والحنان ، والطير والإنسان ، والجرح والبلسان قبل دخولك التجربة إيها الإنسان الغالي جداً عنده والذي يحبك ، إلى المتهى ، . نعم في التجارب يعد الهدف والوسيلة ، ومن يسندك من النفوس النبيلة ، وقبلهم فيض النعم الجزيلة ...

ولكن كيف يعد الله الإنسان للتجربة ؟

إنه أولاً ينبه الروح . لأن الروح النشيط عندما ينبه يحمل الإنسان مهما كان الجسد ضعيفاً أو النفس معتلة ... ويستخدم في ذلك كل أداة مناسبة للتنبيه بدء من حفيف الصوت الخفيف إلى إشهار الملاك للسيف .. يبدأ من طرقة خفيفة على باب القلب إلى جرس قوى يزعج لا فرداً بل شعباً .. وآه لو كان الروح ثقيلاً وتاه منه تنبيه الله المنذر قبل التجارب ، فستضيع من الإنسان فرصة نجاة أو على الأقل فرصة إستعداد لملاقاة الأمور بلا مفاجأة ...

أعرف كاهناً للمسيح معاصراً ، قبل ثمانية وعشرين يوماً من إقتياده للسجن لأجل المسيح ، نبه الله روحه بحدث عجيب . إذ عقب إنتهاء صلاة الإعتراف الأخير للكاهن وقيامه لنوزيع الأمرار المقدسة رأى هذا الكاهن الخديم نقطة دم أحمر قانى سائلة بدأت تظهر كظهور نقطة دم ٦٠ من شك دبوس لإصبع إنسان ثم إزدادت في الحجم رويداً رويداً ... وكان ذلك على الجزء العلوى من ناحية اليمين من الجسد المقدس حتى وضحت جداً كدم حقيقي واستمرت هكذا حتى نهاية التوزيع حيث صارت متجلطة تماماً ورآها عشرات من المتناولين والمتناولات في هذا القداس . كان هذا الحدث ينطوى على :

٢ – وحيث أن يدى الكاهن لم يكن بها أى جرح على الإطلاق ، ولون الدم فى هذا الموضع يختلف عن لون الدم الموجود فى الكأس ... يكون إذاً هذا المنظر إلهى تماماً وهو إعلان سماوى لتحنن جديد من الله على ضعفنا وجيلنا كله الذى يطلب دائماً الدليل المادى .
٣ – إلا أن أخطر ما انطوى عليه هذا الحدث هو تذكير الكاهن وإعداده لتجربة سيقدم فيها لأجل الشهادة والإعتراف للمسيح الحى .. وكأن الله الحب يقول لهذا الخادم : بهذا الدم المواني السائل المادى أرى وأسمع وأجازى ... وأنت ماذا قدمت لأجلى ؟

كان فعلاً هذا المنظر السماوى مبب فرح روحى وسط أحزان التجربة ، وسلاماً بسيطاً وسط المعاناة ، واطمئناناً بالغاً وسط الإضطراب كان يتجلى فى نومه العميق المبكر ... حدث هذا التنبيه الروحى بإحدى كنائس الجيزة فى وفت متقارب لحدوثه بإحدى كنائس بورسعيد مع ظهور الدم الغالى فى الخروم الخمس للقربانة المقدسة ... وكأن الله لم يكن ينبه فرداً بل كان يحاول تنبيه كنيسة جامعة أنها قادمة على فترة إعتراف وشهادة بالإنجيل المعاش للمسيح فى شركة معه بالآلام .

يا عزيزى سمعنا قبل هذا كله فى التاريخ المسجل لآبائنا القديسين أن أباً روحياً كان يجلس وسط تلاميذه فرأى روح قديس إنتقل للسماء وهو وسطهم .. رآها صاعدة أمامه برؤية العيان وأخبر التلاميذ بذلك الذين لما تحققوا من النبأ وموعده عرفوا أن الله يكشف سره لعبيده الأنبياء والقديسين .

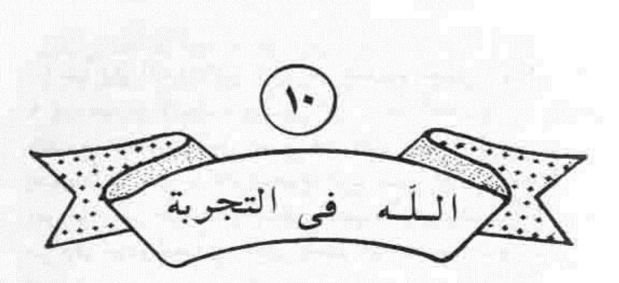
إن إلهنا أمس، هو بعينه إله هذا العصر، وهو بعينه إله الغد والمستقبل. إله محب لا يدخل أحداً من أولاده تجربة دون أن ينبه روحه ليستعد .. ليتك يا أخى تصلى : نبه يا رب روحى قبل كل تجربة وأعطنى حساسية سمع التنبيه والإستعداد كي تخفف عن ضعفى حدة المفاجأة ...

تنبيه الروح هو أول إعداد للإنسان قبل حلول التجربة ...

يأتى بعده ثانياً معاونة الله فى تدبير كل شىء ناقص من مسئوليات المجرب بصورة تقترب من حد الأسطورة .. حتى إذا دنت إليه التجربة لا ينشغل إلا بلقاء الله فى التجربة ... ٦٢ فالتدابير المالية ، والتهيئة النفسية للمحيطين ، وإستكمال المطلوب في الرعاية وخدمة النفوس المتعبة .. إلى غير ذلك يقوم به الرب مستخدماً في ذلك الإنسان الذي يعد للتجربة دون أن يدري ماذا يفعله ! ... ثق يا عزيزي إلى أحدثك من إختبار حي عاشه مجربون كثيرون شهدوا بمحبة الرب في تدابيره المعجزية لما بين أيديهم من مسئوليات أسرية ورعوية وعائلية واجتماعية قبل إجتبازهم المحن والتجارب التي مرت عليهم ... وقالوا لنا في بساطة « قبل ما يرسل البرد يدبر اللحاف » ...

يا عزيزى أرجو أن تتذكر قول الرسول « من تجند قط بنفقة نفسه » ( ١ كو ٩ : ٧ ) وتأكد أن كل تجربة تمر بها قد سبق الرب وأعدك وأعد المحيطين وأعد الظروف كلها لتكون التجربة خادمة لأبديتك ونافعة لنموك وحلاصك إن صبرت أنت لها .





فى كل تجربة تمر على بكل أمانة أشعر أنهاليست تجربتى ، إنها تجربة للمسيح شخصياً وما أنا إلا «كداب زفة « أو مجال يحاول إبليس من جديد تجربة المسيح فيه . لذافق كل ضيق يصيبنى أشعر بأن نصيب الرب إلهى فيه من الألف ليشمل كل حروف الأبجدية حتى ياءها بينما نصيبى أنا هو النقطتان اللتان أسفل الياء أو قل الصفرين اللذين تحتها .

فالأب يظل يحذر إبنه من عواقب اللعب في الزجاج ويوصيه وصايا كل يوم ليجنبه مخاطر كثيرة، وعندما يكسر الإبن وصايا أبيه ويجرح يديه من الزجاج .. فإن قلب الأب هو الذي يجرح و لايهدا له با ل قبل أن ينظف الجرح ويضمده بالمراهم والأدوية وإذا استدعى إلى خياطة طبيب لا يتوانى حتى يفك آخر سلك من يديه ... هكذا أشعر بمعاملة الله أبى الحنون الذي رغماً عن كسرى لوصاياه وإهانة مقدساته وطعنه بالحربة من جديد ، ورغماً أن كل تجاربي سببها خطاياي وتعدياتي .. رغماً من جحودي هذا ، أجده في كل تجاربي هو الجرب وأنا المتفرج ، هو المعذب وأنا المعزى ، هو المسجون وأنا النائم ! حقاً قول أشعياء النبى « فى كل ضيقاتهم تضايق » ( أش ٦٣ : ٩ ) . فتجربة الإضطهاد والضيق التى عاناها الأطفال والنساء والرجال والشيوخ القديسين لأجل المسيح على يدى شاول الطرسوسى لم يكن إضطهاداً لهم بقدر ما كان إضطهاداً للرب يسوع الذى واجه هذا الجبار وهو على رأس حملة تحمل رسائل لإضطهاد أبرياء قديسين أخر وطرحه من فوق جواده مُفقداً إياه البصر ومعطياً إيها البصيرة « شاول شاول لماذا تضطهدنى .. أنا يسوع الذى تضطهده ، صعب عليك أن ترفس مناخس » ( أع ٩ : ٤ ، ٥ ) !

وذلك الملك هيرودس الذي مديديه « ليسيء إلى أناس من الكنيسة » ظاناً أن بذلك يقتل كلمة الله نسى أن هؤلاء الناس ما هم إلا عروس المسيح عندما يسيء إليهم فإنه يسيء إلى المسيح رأساً . لذلك تركه الرب زماناً إلى يوم لبس فيه هيرودس الحلة الملوكية وجلس على كرسي المُلك وجعل يخاطبهم . فصرخ الشعب هذا صوت إله لا صوت إنسان . ففي المحال ضربه ملاك الرب لأنه لم يعط المجد لله فصار يأكله الدود ومات ( أع عروسه ينظر إليها بعين الحمل ، وبدافع عنها بقوة الأسد الخارج من سبط يهوذا لكي تظل القاعدة : أن من يتجرأ ويهين عروسه يهينه الله في يوم عرسه إ

هذا هو الله إلهى ، الذى فى كل ضيفاتى يتضايق . وبكل إقتدار يحامى عن ضعفى حسب وعده « أعادى أعداءك وأضايق مضايقيك » ٦٦ ( حروج ٢٣ : ٢٢ ) . فالذى يعرض إبنا أو عبداً لله للضيق يقول الحكيم يخبرته " الصديق ينجو من الضيق ويأتى الشرير مكانه " ( أم ١١ : ٨ ، ٢٢ : ٢٢ ) . "إذا هو عادل عند الله أن الذين يضايقونكم يجازيهم ضيقاً ، وأياكم الذين تتضايقون راحة ... " ( ٢ يضايقونكم يجازيهم ضيقاً ، وأياكم الذين تتضايقون راحة ... " ( ٢ ١ : ٦ ، ٧ ) . هذه هي وعود الله ، وخبرة قديسيه ... أن ضيق القديسين وتجاربهم يتحول إلى راحة وأكاليل ، بينما كل من تسبب في ضيقهم يشربون من نفس الكأس التي أذاقوهم خلها مع فارق أن الأخيرين يخرمون من عون الله ومجازاته للصالحين وينالون جزاء ما فعلوا من شرور بالقديسين عذاباً على الأرض وللأبد في جهنم .

هذا هو الله إلهى ، لا يحامى عن ضعفى فى تجاربى ... بل إذا تمثلت به عندما تألم إذ « لم يكن يهدد بل يسلم لمن يقضى بعدل » ( ( بط ۲ : ٢٣ ) . الذى « ظُلم أما هو فتذلل ولم يفتج فاه » ( أش ٥٣ : ٧ ) ... إذ تمثلت بالمسيح فى صمته أمام ظالميه فإن الرب يتحول من محام إلى مقاتل عنى .. لا يدافع فقط بل يقاتل عنى « الرب يقاتل عنكم وأنتم تصمتون » ( خر ١٤ : ١٤ ) ... تصور يا عزيزى ما هو موقف الله فى تجاربى إذا صَمَتُ : إنه يقاتل .. ومن ذا الذى يستطيع أن يقف قبالة الله لا أن يدخل معه فى حرب هى له ؟ ! كما أنه فى قتاله عنى يستخدم حصا فى مقلاع لتصرع من يقف لابساً ترساً وممسكاً برمج ( راجع ١ صم العالم » ( يو ٢٦ : ٣٣ ) ..

حقاً إنه يتضايق ويحامى ويقاتلي عنى في التجرية ولكن بإسلوبه الإلهي ٦٧ وليس بفكرى البشرى الذى تكون أوضح مطالبه فى زمن التجربة هو عنصر السرعة ! ... فإننى أطالب خلاص الله بسرعة تتفق مع رغباتى واحتمالى ...

لكنه تعالى يصنع ذلك بدون أن أطلب واكثر مما أطلب ولكن بالسرعة التى تحقق مقاصده الإلهية الكاملة . إنه يطمئن قلبى « ها أنا آتى سريعاً » ولا يتباطىء عنى بصدق ، إنما بمفهوم السرعة عند الله وليس عنده البشر ... السرعة التى اقتضت أن يتأخر عن لعازر المريض المحبوب عنده حتى يموت وينتن فى القبر ! ... السرعة التى اقتضت أن يتأخر ألفى عام من الزمان عن محيئه الثانى حتى الآن ! ... وهى ذات السرعة التى أخذت بيد ماربطرس ليلة القبض عليه وأخرجته بيد ملاك ...

نعم قد تكون السرعة في نظر الله المحب سنوات من عمرى في تجربة أو تجارب متتالية ، لكنها سرعة صادقة تحفظ من مخاطر السرعة البشرية التي تهلك غالباً لكي تمنح خلاصه الإلهي الكامل من كل الوجوه .

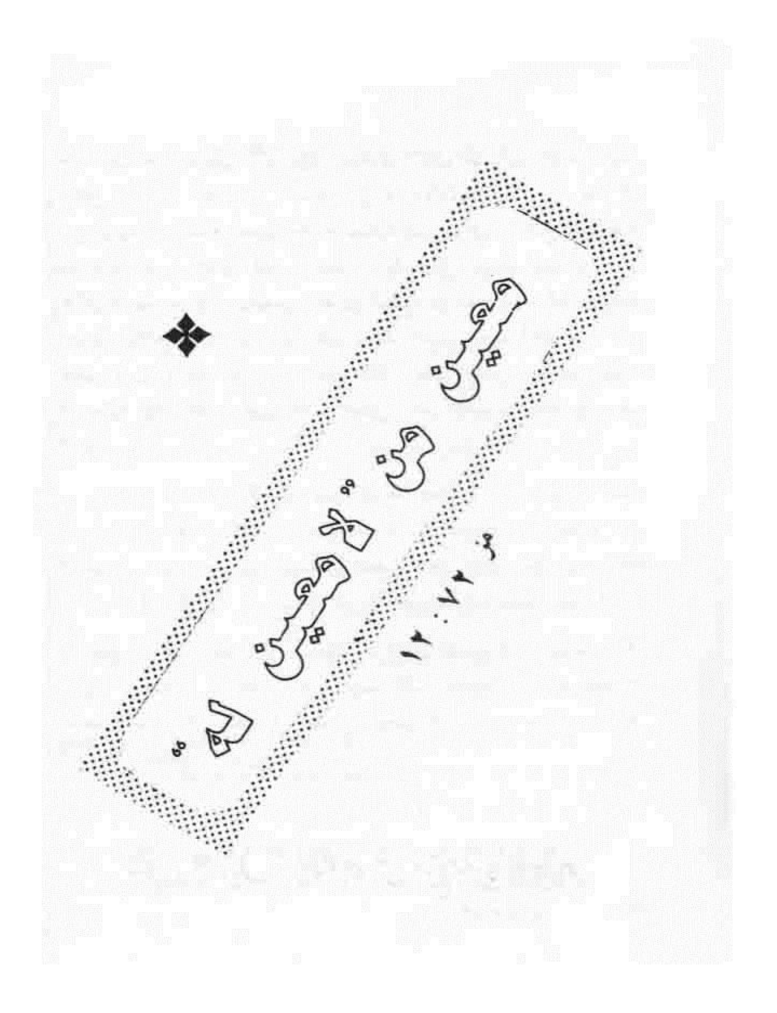
هذا هو الله إلهى المسرع إلىَّ في تجاربي : يتضايق ويحامى ، ويقاتل ، ويخلّص في الحين الحسن .

أما هو تعالى شأنه وتبارك إسمه معى ... فهو ضامن نفسى عنده للخير ( مز ١١٩ : ١٢٢ ) ولن يدع تقيه « يرى فساداً » ( مز ١٦ : . . ) ... إنه الذى لا يدع للنيران قوة إيذاء لجسدى أو نفسى أو حتى شعرة واحدة من رأسى ... إنه يقتحم حتى المغلق وينادى على « سلام لك » .. إنه معى في التجربة يرتب لى فراش المرض ، ويسلى وحدتى ، 7٨ ويكشف عن بصيرتي لأرى رؤية جيحزى الذى لما رأى حصار جيش وخيل ومركبات تنهد وقال لأليشع النبى «كيف نعمل ؟ » ... فما كان من الرب أن كشف بصيرة الخادم لصلاة النبى فرأى « الجبل مملوء خيلاً ومركبات نار » سمائية محول أليشع .. ولما صلى أليشع للرب « أضرب هؤلاء » ضربهم الرب بالعمى كقول أليشع ... نعم إنه دائماً يكشف بصيرتى وأسمع نداءه لى « لا تخف ، لأن الذين معك أكثر من الذين معهم » . ( راجع ٢ مل ٦ : ٨ – ٢٢ ) فهو يحيطنى بمعسكر القوات السمائية فلا يقترب منى شر ، وحتى الشر المقصود يحوله إلى خير ممدود ...

إنه معى في تجارب قحطى يبارك في قلة مواردي وإمكانياتي بما أقدمه من أمانة له أولاً في عشور دراهم محدودة .. فالذي قال للأرملة « كوار الدقيق لن يفرغ ، وكوز الزيت لن ينقص » هو الذي يقول لي : البركة والخير لا في كل أيام غربتك بل على الأخص في أيام قحط تجاربك ...

يحلو لى أن أناديه « يا عمانوئيل » الذى تفسيره لا « اللهمعى » فى تجاربى بل هوذا « الله معنا » جميعاً مهما كانت تجاربنا .. إن عمانوئيل فى وسطنا كلنا . كائن معنا كل ضيقاتنا بمجده ومجد أبيه وروح قدسه له كل الكرامة والسجود . آمين .

فلم يرج لإنسانًا يظلمهم بن ويختلوكا لأحلهم





لا أظهر على حقيقتى أمام نفسى مثلما أظهر لها فى وقت تجاربى ... فالتجربة مرآة تكشف عنى ولى ما لا أريد أن أواجه به من أحد حتى نفسى .. ومهما أظهرت هذه المرآة ، فهى فى النهاية تستحق الشكر على ما تؤديه لى من خدمة صادقة قلما جاد بها أخلص أصدقائى .

ولكن كلما تزداد هذه المرآة في صدق كشفها لى ، كلما كترت محاولات هروني منها .. والهروب عندما يكون من الله وبتدبيره لا يسمى هروباً بل يسمى عملاً إلهياً لنجاتى .. لكن محاولة ذهابي بعيداً عن المرآة ، ورفض ما تكشفه لى من ضعفات كثيرة هو ما أعنيه بالهروب . إننى في تجاربي أحاول الهرب منها وأجتهد بشرياً لكى لا أوجد في مجالها .. إننى ألقى عنى صليبي ، وأفر من مواجهته لما تستتر وراءه نفسي .. إنه يظهر لى قلة صبرى ، وتذمرى التكرارى غير النمطى ، وعدم نضجى في مواجهة ما لا يتفق وهواى ، ومطاردتي للحمل الذي خارجي وتركى للأسد المفترس يزداد شراسة وهو قابع في داخلى .. أمام هذا ألقى صليبي عنى ، في وعندما أبدأ في إلقاء الصليب عنى ، وأنفذ الخطوة الأولى في الهرب أرانى في مواجهة المصلوب عنى يحمل في يديه ورجليه وجنبه أثر حبه لي ، وعلى منكبيه صليبي الذي ألقيته عنى .. ويناديني ا من يهرب من الضيقة يهرب من الله ا ...

حدث هذا مع ماريطرس الرسول عندما إقتيد للشهادة ، فهرب وقابله الرب يسوع حاملاً الصليب ومخاطباً إياه ، أنا ذاهب لأصلب من جديد عنك يا بطرس » ... مما أذاب قلب الرسول الشيخ وفي صدق ناداه «لا يارب، سأرجع لا لأصلب مثلك بل لأصلب منكس الرأس » .. وتمم ذلك فعلاً ...

ولا يزال الرب يصنع هكذا ، مع كل تلميذ له يحاول إلقاء الصليب عنه والهرب من التجربة . لقد صنع معى الرب هكذا ، من خلال جلسة هادئة للمراجعة على ضوء كلمة الانجيل المنيزة لظلمتى ... رأيته يلمع لى صليبى ، ويجلى فيه بدم متقاطر من يديه الطاهرتين ، ويزينه لى بفرع شوك من اكليل رأسه البهى ويقول لى : سرر يا ابنى فوق الشوك ، فالمكرس الذى يسير فوق الشوك لأجلى أحمله على رأسى ... ا صنع مكذا مع ضعفى ثم حرك نفساً مُجبة له من الذين قدمتهم إليه يجهاد كثير ، حركها لتكتب لى وتقول ا سرر فوق الشوك يا أبى ، فإن جرحت قدماك ... فها المسيح مجروح : يداه وقدماه ورأسه ... موجعة هى الأشواك حتى إن قلوبنا تئن حينا نراها توخزك ، ونريد لو نستطيع أن نسير تحت قدميك ننزع الأسواك من طريقك ... ولكن ها المسيح مصاب ومضروب مجروح ومسحوق قد دعاك في طريقه طريق الشوك وحمل أمامك الصليب ، فنراك سائراً في ذات خطواته ... ظلموه ، هنيئاً لك ما أوقع عليك من ظلم ... حاكموه وهو برىء ... هنيئاً لك إقتيادك إلى ساحة المحاكمة ... افتروا عليه وأخرجوا القضية أنه مستوجب الموت ، وها هم يفترون عليك ... أرى محبته لك أكثر إذ في نفس آلامه يشركك ومن نفس الكأس التي شرب منها هو يسقيك ولو شراياً مختلفاً ... فهنيئاً لك فكما أشركك في آلامه ، سيشركك في أمجاده ... وكما ذقت مرارة من أجله سيذيقك بيده الحتونة الحلاوة التي تنسيك كل مرارة ... هذه الجراح متكون وقوداً يشعل الحب في قلوب أولادك ، فكما أن جراح المسيح جراحك ستجرح قلوب أولادك بلاغال فيها كذلك

هكذا صنع الرب عندما رآنى أهرب من الصليب ، افتقدنى بذاته وبنفس من تابعيه ... لذلك عوض إلقاء الصليب والهروب منه جيد أن أطرح ضعفى أمام المذبوح لأجلى ومن معاملته الطيبة مع قديسيه أتق أنه يمنحنى قوة باطنية جديدة لحمل الصليب .

وعندما أهم من جديد أحمل الصليب في تجاربي ، أجدني أقول لا مانع . لأثبت الصليب في موضعه ولأقبل التجربة في ميعادها ، ولكن هلم ألف وأدور من حول الصليب دون أن أغامر براحتى في الدخول إلى صميمية التجربة ... أعطى بكل سخاء ما تطلبه التحربة من نفقات جسدية ومالية ، طالما أن ذلك لا يحرمني راحتى التي أحرص عليها .. وكأنني يونان في وقت التجربة أنادي البحارة ورحال سفينة ترشيش ألقوا ما تريدون أن تلقوا من أمتعة ، وصلوا ما أستطتعم من صلوات واذبخوا ما تسرون يتقديمه ، وانذروا ما نويتم أن تنذروه ... لكن أتركوني وشأني أنام وأستريح وأسد أذناى عن صوت العواصف المزعج ومنظر الأمواج الهائجة ... مع أن التجربة تجربتي أنا ، وهم المصابون فيها يسببي ... مع أن الصليب صليبي أنا ، وهم النائحون بسبب جراحي ...

لهذا اللف والدوران ، يظل الصليب قائماً وتظل التجربة بحدتها ... إلى أن أقتنع قلبياً أنه ( بسببی هذا النوء العظيم » ... فإن وجدت إبنی أو ابننی ، شريكی أو قريبی ، زميلی أو صديقی مصاباً فی مرض أو فقد مال أو فقد إنسان أو فقد حرية أدخل إلى صميم التجربة وأواجه الصليب وأقول : بسبب زنای ، بسبب كذبی ، بسبب سرقتی ، بسبب عجرفتی ، بسبب عدم تأدبی ، بسبب عصيانی ، بسبب حسدی ، بسبب غيرتی ،

قد لا يكون سبب الصليب الذي أحمله الآن هكذا ، ولا يكون وراء تجربتي الآن ما أشرت إليه من بعض الأسباب ... بل رتما يكون مجد الله ، وعظمة الإنجيل ، ونهضة الكنيسة هي السبب الحقيقي ، لكني ألقي هذه الأسباب الصادقة وأرجع لنفسي قائلاً : كل بركة هي من الله ترجع لله ، أما كل تعب ومصيبة فهي منى أنا وبسبب خطاياي وحدى وترجع بالتأديب المحب المهذب لخشونتي في معاملة الله الحنون ...

سأقول هذا ، وكلى إقتناع أنه لو دخلت بسبب قبول جوهر التجربة .. لو دخلت إلى حوت أو أتون ، فالذى دخل سابقاً عنى إلى الموت وخرج منتصراً سيدخل معى الحوت والأتون ويخرج بى « سالماً سالماً » لأنى ٧٤ « عليه متوكل » ( راجع أش ٢٦ : ٣ ) .. فأننى أبطلت اللف والدوران ، وقبلت مشيئة إبن الإنسان ، لأنى أومن أنه إبن الله القادر حتى على الإقامة من بين الأموات !

وعندما أقبل صميم التجربة بلا لف ولا دوران ، أجدنى بركان إنفعال وحمائم غضب وبحر إضطراب ... وكأننى لست أنا الذى عاشرته هادئاً رقيقاً مسالماً ! التجربة غربتنى عن أنا الذى أعرفه ، وصيرت كل ما حولى ومن حولى إلى ضدى ... كل هذا وأنا أرى أثره فى جسدى المنهك فى التجربة : وهن أكثر ، وضعف أشد ، وإنحلال مبكر لكل قواى ...

أقترب من « أنا » أجدها قبيحة جداً ، منظرها لكل العابرين منفَر جداً ، لقد أسودت أكثر مما عرفت سوادها ، وأقفرت أكثر مما عرفت وحدتها . ومع هذا وجدت خطواتها متلاحقة تريد اللحاق بما قات ، تجرى وفي يدها المثالية التي تطلبها في كل عمل .. وكل ذلك يظهر في حركات جسدية وعضلية تدل على إنهاك بدلي فعلى وضياع لقوى جسمية مائلة ...

إننى لم أهرب من الصليب الآن ، ولا لففت حوله أو درت ، لقد حملته وقبلت تجاربى ولكن بتوتر وهياج له أثر الكرباج على جسدى الضعيف أصلاً ... فكيف أنجو من هذا أيضاً ؟ !

كانت البداية نداء يسوع لى ، الذى ، لم يتركنى إلى الإنقضاء » ، والذى بحبه أنار ظلمتى قائلاً « تعالوا أنتم منفردين إلى موضع خلاء واستريحوا قليلاً » ( مر ٦ : ٣١ ) فالمصلوب كان صليبه خارج محل ٧٥ سكنى الناس ، وكان قبره وخبر قيامته فى بستان خارج أماكن إقامة الناس ... مما أكد إحتياجى للخلوة ، فى مخدعى أو فى مكان هادى ، مع الإسترخاء الكامل لجسدى : فأقف بهدوء ، وأجلس بهدوء ، وأحفظ نبرات صوتى هادئة ، ومشية خطاى هادئة مع إنغماس فكرى فى فحص فوائد الهدوء . فهذا كنت ما أحرص عليه ساعة كل يوم ، أو يوماً كل أسبوع ، أو أياماً كل شهور وأنا فى وقت الراحة والتنعم ، فكم وكم يكون إحتياجى للهدوء فى مواجهة تجارف الآن ؟ ، الأمر الذى لن أحصل عليه وسط الناس وأفواه الناس وحتى حب الناس ! . بدأت فعلاً فى هذا وأنا أردد ا على ماء الراحة يوردنى ، يرد نفسى ، يهدينى إلى سبل البر من أجل إسمه ا ( مز ٢٣ : ٣ ، ٣ ) ... إنه يعاوننى فعلاً فى ترتيب مكان الهدوء ، وطريق الهدوء ، ورفيق الهدوء ، وجهاد الهدوء ... يعاوننى وأنا ألمس معونته فعلاً ، إنه يريدنى أهداً من أجل اسمه ... وتأكدت أن هذا هو أسلوب الله فعلاً فى مواجهة التجارب وهو ينجز كل أعماله على أكمل موابع الله بغير غضار الما على أحما من أجل المه ... وتأكدت أن هذا هو

فعلت هذا ، وعاوننى الرب يسوع فيه عندما يصلنى من الناس أخبار موجعة أو تشدنى تصرفاتهم المتجاهلة لآلامى ... فكان يشير إلى أن أسمع موسيقاه الجميلة في ألوان الزهور وحفيف الأشجار وزقزقة العصافير وتسبيح اليمام المكتوم ا سبحوا ربكوا ، العذرا تحبكوا ! ا ... أشار على بذلك ، وطلب منى أن أقابل كل محاولة إثارة أو غضب بعمل جسدى سريع : أبلع ريقى مثلاً ، أو أخلع ملابسي وأرتبها ، وأغير طريقة جلوسي بإسترخاء ... وإن فرض على حديث في مثل هذا الوقت فليكن همساً . ومع هذا العمل الجسدى المفرغ للغضب ، أقنع عقلى بأن ليس كل ما فاتنى يعوض فى خطوة ، بل فى خطوات ... وكل ما أطلبه من مثاليات ، ليكن لجهادى الشخصى وليس من الناس أو الظروف ... وكل ما يعكرنى الآن أدع الزمن يتعامل معه ، فالمياه التي أراها عكرة الآن الزمن القليل أو الكثير كفيل بأن يرينى العكارة فى القاع والصفاء يملأ الباع !

ولكن أنا المجرب بعدما أفتقدت من السماء بهذا الحب الأبوى الغنى وجدت شهيتى لأى شيء بدأت تقل حتى فقدت تماماً .. لم يعد لأى عمل خير شهية فى عينى ، ولم تعد لأى مسئولية بريقاً فى عينى ... كنت أرى ق ا أنا " سامرياً صالحاً حتى مع أعدائه ، ولكنى فى التجربة الآن أرى " أنا " اللاوى والكاهن الذى إن رأى أمامه دعوة لصنع الرحمة جاز مقابلها دون إحساس وبدون إلتفات أو تقدير ( راجع لو ١٠ : ٢٩ جاز مقابلها دون إحساس وبدون إلتفات أو تقدير ( راجع لو ١٠ : ٢٩ إلكننى حتى حينها أراه أمامى حاضراً بدون سعى منى أجتاز مقابله دون أى اكتراث !! ...

كنت أسمع في جنبات « أنا المجرب » أصواتاً تنادى : يكفى أنك لم تهرب من صليبك ، ولا لففت ودرت حوله ، بل بهدوء جسد وعقل قبلته ... قلا تشغل نفسك بغيرك لثلا تعود إليك معاناتك وأوجاعك بلا حد ! ...

ولم يكن ممكناً نجاتى من هذا الفخ الجديد وهذه السرقة الروحية المدبرة لولا أن طفا على سطح الفكر نداء يقول لى أنت تخلط بين الشهوة والشهية ... فالتجربة حتماً تفرغ « أنا المجرب ، من كل شهوة ورغماً عن أنفه . فشهوة داود الصالحة كرجل الله أراد أن يشرب شربة ماء من بتر بيت لحم ( ٣صم ٣٣ : ١٥ – ١٧ ) والتي لا تنطوى على شر ، والتي ساعده رجال في تحقيقها ... حينا وصلت إلى يديه هذه الشربة لم يشأ داود المجرب أن يشربها بل سكبها للرب قائلاً « حاشا يا رب أن أفعل ذلك .. هذا دم الرجال الذين خاطروا بأنفسهم فلم يشأ أن يشربه » ! نفس هذا الرجل المبارك هو الذي قال في يوم ضيق عاشه سنيناً « إنى قد أكلت الرماد مثل الخبز ومزجت شراني بدموع » ( مز ١٠٢ : ٩ ) .

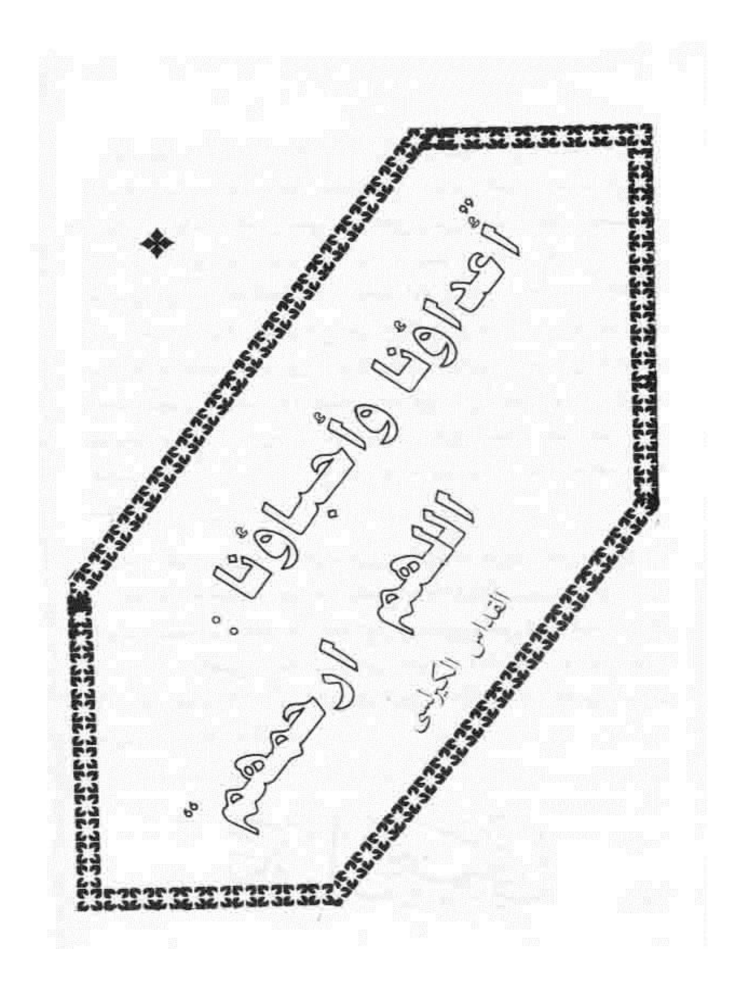
نعم إن التجربة تميت في الإنسان الشهوة مع أنها متموت حتماً بموت جسده كقول الحكيم " الشهوة تبطل لأن الإنسان ذاهب إلى بيته الأبدى » ( جا ١٢ : ٥ ) . والموت لا يبقى شيئاً صالحاً أو طالحاً ... فشهوة المال ، وشهوة العلم ، وشهوة المراكز وشهوة الجنس وشهوة الكهنوت ، وشهوة الوعاية .. إلخ كلها ضاره ومؤذية ... وجيد أن أقبل تجريد التجارب لكل شهوة في حتى الصالحة ... فكلمة شهوة بالنسبة للصلاح هي للدلالة فقط على الرغبة الجارفة نحو إتمام صلاح ما . حتى بالنسبة للماد على خليفة عنه المائز و إتمام صلاح ما . تساعدنى على ضبطه ووضعه تحت بجهر التمييز بمعونة الشيوخ القديسين ... نعم جيد للتجارب أن تفعل حتى بالشهوات الصالحة ذلك القديسين ... نعم جيد للتجارب أن تفعل حتى بالشهوات الصالحة ذلك الشهوة .

V٨

لقد فطنت أن الذى فقدته لم تكن الشهية ، بل الشهوة ... لأن الشهية نعمة صالحة دائماً وضعها الرب لكل مخلوقاته دائماً للتذوق الصالح ... وقمت أغسل وجهى ، وأدهن رأسى ، وألبس ثيالى وأبحث عن ألوف من الذين ليس لهم أحد يسأل عنهم ... وعن أخر من الذين يحتاجون إلى ابتسامة تخفف عنهم حدة آلام المرض أو الحزن ... متأكداً أننى واحد من هؤلاء الذين جمع بين أحداثهم الواحدة الزمن الواحد وفرق بينهم المكان فقط .. ولو توحد المكان لرأيت ملايين ملايين من المجريين فى أرجاء الأرض يقفزون والألم يصفى دمائهم من أجسادهم ... يقفزون بصيحة صارخ فى برية ورشاقة عصفور فوق شجرة يضمدون جراح غيرهم بإنشراح حتى تفيض أرواحهم هائته بينها أياديهم ممتلئة مراهم وأدوية شفاء لكل عليل ! ...

لقد أظهرت مرآة التجارب « أنا المجرب » قبيحاً جداً ... وأنا لا أستحى من قبحى الظاهر أمام يسوع ، وأمام الناس ... ها هو صوت العريس السمائى ينادينى « كلك جميل يا حبيبتى ليس فيك عيبة » ( نش غ : ۷ ) . يكفينى مهما كان قبحى المعلن أن أجد نعمة فى عينى إلهى ، لأنه قادر مهما كان رأى الناس فى قبحى وحكمهم أن يعطينى نعمة فى عيون الناس كل الناس ...

24





عجيب هو موقف الناس من الرب يسوع المسيح في تجربة الصليب التي بدأت قبل ميلاده البتولي من العذراء مريم ... لقد بدأ بشك مرير من شيخ طاعن في السن مختار من الله لحماية البتول ، عندما رأى تجربة الصليب في حمل بدون زرع بشر ا

وعندما ولد ، ووصل المجوس أورشليم يسألون ، أين المولود ملك اليهود ، أنزعج الملك هيرودس ، ومن إنزعاجه إضطربت أورشليم كلها معها ... وإنتهى الإضطراب ، بقرار قتل أطفال أبرياء دون السنتين ينفذه رجال بالغون !

وعندما كبر يسوع فى نظر الناس قال أقاربه عنه أنه ( مختل ) ( مر ٢ : ٢١ ) . والكتبة كان رأيهم فيه ( معه بعلزبول ) ( مر ٢ : ٢٢ ) ، بينما كان رأى الفريسين فيه ( برئيس الشياطين يخرج الشياطين ) ( مت ٩ : ٢٢ ) ، قوم قالوا أنه ( يوحنا المعمدان . وآخرون إيليا وآخرون أرميا أو واحد من الأنبياء » ( مت ١٦ : ١٤ ) . أما تلاميذه فكثيرون لما سمعوا تعليمه الفريد من نوعه والجديد في جيله والقوى في سلطانه والعميق في لمس القلوب قالوا له « إن هذا الكلام صعب . من يقدر أن يسمعه » « ومن هذا الوقت رجع كثيرون من تلاميذه إلى الوراء ولم يعودوا يمشون معه » ( راجع يو ٦ : ٢٠ ، ٢٦ ). وحتى التلميذ الذي قال فيه الصواب وأمتدح « أنت هو المسيح إبن الله الحي » تبعه ساعة التجربة من بعيد ثم أنكره قائلاً « لست أعرفه » ثم ابتدأ يسب ويلعن ويحلف « أني لا أعرف هذا الرجل الذي تقولون عنه » ( مر علم ، والخيانة التي كانت بيد يهوذا الإسخريوطي !

أما الكهنة ورؤساء الكهنة كقادة دينيين كان رأيهم فيه أنه « يفسد الأمة » وأنه « يهيج الشعب » ( لو ٢٣ : ٢ ، ٥ ) وأنه « جدّف » ( مت ٢٦ : ٦٥ ) ... وأما الحاكم هيردوس « فاحتقره مع عسكره ، واستهزأ به وألبسه لباساً لامعاً » ( لو ٢٣ : ١١ ) ، حتى من كان بقلوبهم رحمة تجاه صليبه من النسوة « كن يلطمن وينحن عليه » فقط ( لو ٢٣ : ٢٧ ) !

هكذا فعلوا يا عزيزى بالعود الرطب ، فماذا تتوقع من الناس أثناء التجرية ! ؟ إن التجرية كالنار للمعادن ، تمتحن معادن الناس وتظهر بجلاء نوعياتهم وكأنهم صفحة مفتوحة للقراءة وحروف الكتابة فيها مكبرة جداً ...

فمن الناس توقع أن تجد أحباء أوفياء رحماء عظماء ، يقدمون الطاقة ٨٢ وفوق الطاقة لأجلك ولو استطاعوا أن يقلعوا عيونهم ويعطونها لك لفعلوا ذلك بلا تردد ... وربما لم يكونوا ظاهرين لك قبل التجربة هكذا ، وربما يختفون بعد التجربة أيضاً فتبحث عنهم لتقدم لهم كلمة شكر أو تقدير فلا تجدهم . ففي وسط التجارب نتلامس كثيراً مع ولادات نعمة الله الغنية في النفوس السخية ...

ومن أكبر الأمثلة في التاريخ ، مثال داود النبي الذي طارده الحاكم لغيرته منه ... طارده في البرية بجيش ليقتله .. ووقع الحاكم في يد المسكين المطارد مرتين كان يمكنه أن يستريح من مطاردته بقتله والتخلص من متاعبه ... لكنه في المرتين كان محبًّا وفياً لوصايا الله ، رحيماً حتى بعدوه ، عظيماً في احترامه للحاكم ( مسيح الرب ، . ففي المرة الأولى شهد له الحاكم شاول الملك قائلاً : « أنت أبر منى .. لأن الرب دفعني بيدك ولم تقتلني ، فالرب يجازيك خيراً عما فعلته لى اليوم ، ( ١صم ٢٤ : ١٧ ـــ ١٩ ) كان ذلك عندما وجده في الكهف وقطع طرف جبته فقط مع أنه كان معه حوالي ٦٠٠ رجل سوابق ! ( ١صم ٢٣ : ١٣ ) . أما المرة الثانية فقال نفس الحاكم لداود البار ، مبارك أنت يا أبنى داود فإنك تفعل وتقدر ، بعدما قال داود له ، ولم أشأ أن أمد يدى إلى مسيح الرب . وهوذا كما كانت نفسك عظيمة اليوم في عيني كذلك لتعظم نفسي في عيني الرب فينقذني من كل ضيق » ( ١ صم ٢٦ : ٢٢ ، ٢٤ ) هكذا يتصرف الناس القديسين في تجارب أعدائهم ، إذ يكونوا عظماء أوفياء رحماء ويصدر هذا من كونهم لا يمكن أن يكونوا إلا مثل سيدهم أحياء ...

15

ومن الناس توقع معاونين كثيرين يساعدونك أن تخرج من تجربتك بأقل خسائر ممكنة ... لا يخجلون من تجاربك ، بل يدفعون كل ما بيدهم من قوى لتخدم نجاتك ... قال ماربولس « ليعط الرب رحمة لبيت أنيسيفورس لأن مراراً كثيرة أراحنى ولم يخجل بسلسلتى ، بل لما كان فى رومية طلبنى بأوفر اجتهاد فوجدنى ، ليعطه الرب أن يجد رحمة من الرب في ذلك اليوم » ( ٣تى ١ : ١٦ - ١٨ ) .

لكن توقع أن تجد في الناس انتهازبين ، يتحينون فرصة تجاربك لكى ينقضوا عليك ليحطموا في كل إتجاه كل ما يحقق أهدافهم بالفعل الفاضح أو المستتر أو بالتدبير الخفى ودفع آخرين أو بالإشاعة غير الصادقة . هكذا فعل الإبن إبشالوم ببيت أبوه داود بينما كان غائباً في الحرب تاركاً وراءه ١٠ نساء سرارى لأبيه لحفظ البيت .. فانتهز غياب أبوه في تجربة مرة الونصبوا لأبشالوم الخيمة على السطح ودخل أبشالوم إلى سرارى أبيه أمام جميع إسرائيل ال (٢صم ١٦ : ٢٢) .

كذلك توقع أن تجد فى الناس خونة واضحين ، أو متآمرين متخفين ، أو تلاميذ راجعين للوراء ، أو متشككين هادمين ، أو شامتين مجرحين ، أو مفترين كاذبين ... توقع هذا كله وأشكر من كل قلبك ، لأنه يضبط كل شىء فى حياتنا على ساعة الأبدية ! ...

والعجيب أن الساعة ( ساعة اليد مثلاً ) عندما تنظر إليها تجد عقاربها للدقائق والثوان تسير في اتجاه واحد فقط ، بينما إذا فتحت من الداخل تجدها كياناً غريباً جداً : تروساً كبيرة وأخرى صغيرة وتروساً لليمين

٨ź

وأخرى لليسار ، يايات تفك ويايات تربط ، مسامير وحجارة ، حديد للغلاف ... إنه مجتمع غريب غير متناسق ، فإذا أراد إنسان يظن في نفسه الفهم أن يجعل كل التروس تسير في إتجاه اليمين فقط وقفت الساعة عن عملها ، وإذا جعلها كلها تروس أو يايات أو حجارة لا تعمل .. لكي تعمل أي ساعة بإنضباط وتضبط الوقت للآخرين لابد أن تحوى هذه التشكيلة الغريبة من العدد !

هكذا يا عزيزى المجرب أنى أؤمن بل أختبرت أن الرب يستخدم محبة المحبين وعون المعاونين وانتهاز الإنتهازين وخيانة الخائنين وتآمر المتآمرين وشك الشكاكين وهجر التلاميذ وشماتة المجرحين وكذب المفترين .. يستخدم هذا كله مع تناقضه لضبط حياتنا فى إتجاه الأبدية وفقاً لقصده السار ومشيئته الكاملة فى وجودنا ... « ان كل الأشياء تعمل معاً للخير للذين يحبون الله » ( رو ٨ : ٢٨ ) .

أما أنت وأنا ، نحن المجربين ، فلنتعلم فعل الخير مع الجميع مهما كانت مواقفهم منا خلال تجاربنا ... وأقل خير يمكننا فعله أن نصلى للجميع : للمسيئين والمحبين ، كما علمنا مارمرقس الرسول في القداس الكيرلسي : « أعدائنا وأحبائنا اللهم أرحمهم » . لاحظ هنا أننا نطلب أولاً للأعداء والمسيئين ... مثلما صنع سيدنا وهو في أوج الآلام تجربة الصليب إذ قبل أن يقول ليوحنا « هوذا أمك » قال « يا أبتاه اغفر لهم ... » . واستفانوس الشهيد رئيس الشمامسة وروحه تفيض رائياً للسماء مفتوحة صرخ لأجل راجميه « يا رب لا تقم لهم هذه الخطية » ... نفعل الخير مع الجميع ، ونصلى للأعداء قبل الأحباء ، لا عبطاً ولا ضعفاً إنما من ثقتنا أن المجازاة بيد الله العادل الذى كما يبارك الأحباء ينتقم لقديسين من الأعداء ... فكل من اشترك فى إهانة قديس ، أو تسليم تلميذ أمين للضيق ، أو تجريح خادم إنجيلى لابد أن ينال أجرته من الله الذى قال « لتصر داره خراباً ولا يكن فيها ساكن وليأخذ وظيفته آخر » ( أع ١ : ٢٠ ) . وأن « من يجازى عن خير بشر لن يبرح الشر من بيته » ( أم ١٧ : ١٣ ) ... إننا لا نتمنى ذلك ولا نرجوه ، لكننا نثق أن الله العادل يجازى بالأسلوب الذى يختاره خيراً كان أم شراً ... أما أنا وأنت فلنكثر فى عمل الخير للجميع مبتدئين بالصلاة لأجل الأعداء قبل الأحياء .

« صلّوا لأجل الذين يسيئون اليكم » ES : 0 G.

فى كل صليب من صلبانى أو تجربة من تجاربى ، موقف الكنيسة سيظل كما هو عندما كان حول صليب ربنا يسوع المسيح له المجد .

فحول كل صليب ، لابد أن نلتقى بأمى العذراء مريم التى قالت عند صليب إبنها : « أحشائى تلتهب عند نظرى إلى صلبوتك الذى أنت صابر عليه من أجل الكل يا إبنى وإلهى » ... نلمس أمومتها لكل مجرب وشفاعتها عن كل تجربة « ليس لهم خمر » ( يو ۲ : ۳ ) . ودعوتها الهامسة بطاعة وصايا المسيح مهما كانت أثقال النجربة ...

وحول كل صليب ، ستلتقى حتماً بتلميذ حبيب ليسوع تابع له حتى المعاناة ... هذا التلميذ ستجد الحب الذى ملأه قد رفعه فوق الزمن ليرى ما بعد الزمن ... وبينما يظن أن يسوع بعيد جداً فى التجربة ستسمعه على فم هذا التلميذ ، ها أنا آتى سريعاً ، لتهتف مع التليمذ الحب وأنت فى عمق تجاربك ، آمين تعال أيها الرب يسوع ، . وأنت تلتقى يهذا التلميذ المحب محتمل الآلام والمعاناة المعترف بحب المسيح وإنجيله ككلمة حية لا تقيد ... وأنت تلتقى بهذا ستلتقى أيضاً بمشير جليل ، أودعه الله المشورة الصالحة وسمح ليوسف الرامي أن يكون الكاهن الأول الذي يحمل جسده الطاهر ليودعه القبر الجديد المقدم منه بمسرة للرب في أحلكوقت للتجربة ... ستلتقى بالكاهن والمشورة التي تقدم لك الإستنارة في تجاربك ...

نعم يا عزيزى مع التلميذ المحب المعترف المحتمل ، والتلميذ المشير المعطاء ... سترى نماذج لتلاهيذ جبناء فى خوفهم سجناء ... لا تطيل النظر فيهم ، ولا التوقف إليهم ، فهؤلاء يوبخون من نساء يحملن الحنوط فى جرأة تابعات للمسيح فى كل صليب لأولاده ... ضعفاء يخزى بهم أقوياء ، وبسطاء يخزى بهم حكماء ، وجهلاء يخزى بهم علماء ... فإن ضعف الصليب أقوى من العالم .. نساء ضعيفات يمشين فى الصباح باكراً والظلام باقى راجيات نصرة قيامة مجيدة ، وفرح شهادة أكيدة ... يسرن على الأرض ، يطوبهن الضعف ، وتحدق بهن حراسة الظالمين ، لكن فوقهن القوى ، قدوس الحى الذى لا يموت إ ... إن فوق النفوس العذراوية المحية للمسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية للمسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية للمسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية العلى مول كل محرب وكل صليب ... وقر النفوس العذراوية المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المسيح ، حاملات التعزية يزداد تأكيد كنيسة المتصرين لأولادها المحية المحين على الأرض بأن القوة للحق والحق لا يموت حتى إن مر على بقائه فى قبر الظلم والنسيان ثلاث أيام وثلاث ليال ...

فى كل صليب ستجد حول المسيح حراساً معينين لضبط الختم والقبر حاملين أسلحتهم لكى يطعنوا . فترى الكنيسة تقول : دعهم

AA

يعملون عملهم ودعنا نعمل عملنا . نطعن فنصبر بالحب ، فيتحولون إلى مطعونين بالحب الإلهى كما حدث من لونجينوس ، وكما حدث من شاول الطرسوسى الذى كان حارساً لثياب قاتلى استفانوس البار وحمل رسائل لقتل وتعذيب أولاد الكنيسة كما قال هو عن نفسه « كنت أضطهد كنيسة الله \* ( غلا ١ : ١٣ ، في ٣ : ٦ ) . فلنجيوس قائد المائة العسكرى الذى كان معينا لضبط يسوع على الصليب شهد قائلاً « حقاً كان هذا الإنسان باراً \* ، « حقاً كان هذا إبن الله \* ( لو ٢٣ : ٤٧ ، مت ٢٧ : ٤٢ ) ثم آمن وصار شهيداً تعيد له الكنيسة مرتين ( في ٢٣ أبيب ، وفي ٥ هاتور ) . أما شاول الطرسوسى فهو الذى قال بلسانه \* من سيفصلنا عن محبة المسيح ... أشدة أم ضيق أم إضطهاد » ( رو ٨ : ٣٥ ) وعلمنا من حياته « نضطهد فنحتمل ، يفترى علينا فنعظ »

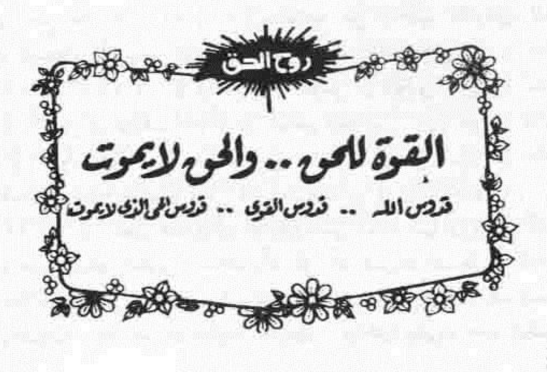
حول كل صليب ستجد يا عزيزى كنيسة ساهرة تصلى الليل كله ، ليل التجربة كله ... حتى يرجع بطرس متهللاً . ( أع ١٢ : ١١ ) . لقد رأى أحد الكهنة قداسة البابا كيرلس السادس فى دير أنبا مقار بوادى النطرون فى النصف الأول من الستينات وسط الآباء الرهبان وحيداً إلا من الصلاة التي خرج منها عيناه متورمتان من الدموع التى ملأت منديله المحلاوى ... فقال ذلك الكاهن مادام هناك من يقرع على بابا الله بالصلاة وبمثل هذه الدموع فلابد أن يسمع منه الله وقد سمعت صلاتك ... رأيت دموعك ... وكل الشر الذى أجلبه على هذا الموضع وعلى سكانه لا ترى عيناك » ( راجع ٢ أى ٣٢ : ٢٧ ، ٢٨ ) . حول كل صليب ستجد يا أخى المجرب كنيسة ساهرة على تدبير احتياجات القديسين المجربين ، مخصصة بذلك رسولاً بل ورسلاً يحملون عطايا الحب وتقدمات الشركة من أغنياء الإيمان . فلما كان جوع عظيم مسكونى أيام كلوديوس قيصر « حتم التلاميذ حسبما تيسر لكل منهم أن يرسل كل واحد شيئاً خدمة إلى الأخوة الساكنين فى اليهودية . ففعلوا ذلك مرسلين إلى المشايخ بيد برنابا وشاول » ( أع ١١ : ٢٨ – ٣٠ ) ، ( رو ١٥ : ٢٥ ، ٢٦ ) .

حول كل صليب ستجد أمنا الكنيسة ساهرة بالرعاية الروحية اليقظة ، والرسائل المفسرة ، وحامل الرسائل المعزية ، والمجامع الحاسمة .. فهى تواظب على تجديد نفوسنا واستعدادنا بالتعليم الدسم المشبع كما تواظب على بناء نفوسنا بوسائط النعمة من اجتماعات وقراءات وصدقات وقداسات .. كأم تغذينا في تجاربنا من لبن الخبرة المعاشة وعسل الحب المشترك في الضيق والمعاناة ، تدافع أيضاً عن صحة موقفها أمام العالم لتدفع الإتهامات التي يوجهها المغرضون لتشويه صورتها ورسالتها ... وكأم أيضاً ستجدها تحنو على المجريين العاثرين حتى يقوموا وتستقيم أرجلهم في طريق الصليب ، كما ستجدها تحذر المعترفين الصابرين من الكبرياء مذكرة لهم بأنه لا مديح لأحد قبل موته حتى من ذاته وأن يواصلوا صبرهم وهم متواضعون هادئون محافظون على شرف إسمهم كمعترفين ...

حول كل صليب ستجد كنيسة ساهرة على تدوين كل التجارب التي تعصف بأولادها حارسة لهذا التراث المعاصر لكل جيل من ٩٠ الضياع ، مخصصة لذلك من يقوم على التأريخ للشهداء وآلامهم والمعترفين ومعاناتهم والمجريين والروىء المساندة لهم ... نعم ستجد لوقا الطبيب الذى يقول « رأيت أنا أيضاً إذ قد تتبعت كل شيء من الأول بتدقيق أن أكتب على التوالي إليك أيها العزيز ثاؤفيلس لتعرف صحة الكلام الذى علمت به » مدعماً كتابه الأول بكتاب ثان ، ختم الأول بكلمة آمين بينما ترك الثاني بدون آمين لأنه تسجيل لعمل الكنيسة في تجاربها وعمل الله العجيب الذى لن ينتهى إلا بالمجيء الثاني والدينونة الأخيرة . ( راجع لو ١ : ٣ ، ٤ ، ٢٤ : ٣٥ ، أع ١ : ١ ٢ ٨ : ٣١ ) ...

حول كل صليب ستجد كنيسة تفعل هذا كله وتواجه من داخلها تلاميذ و لا يسلكون بإستقامة حسب حق الإنجيل » إذ هم أخوة كذبة مذخلين خفية و ليتجسسوا حريتنا التي في المسيح كي يستعبدونا » ( راجع غلا ٢ : ١٤ ، ٤ ) ، تواجه من داخلها مقاومين للحق و لايستطعن أن يقبلن إلى معرفة الحق أبداً » ( راجع ٢ تي ٣ : ٧ ، ٨ ، ٤ : ٤ ، ٥١ ) ، كما تواجه تحزب لبولس أو لأبولس ، وإساءة أعضاء إلى آخرين في نؤياهم أو إخلاص أقوالهم وأفعالهم ... إلى غير مما تواجهه الأم الحنون وهي تمسح جراحها التي عندما تسأل من سبب لك هذه ، و فتجاوب إجابة عريسها و هي التي عندما تسأل من سبب لك هذه ، و فتجاوب إجابة عريسها و هي التي جرحت بها في بيت أحباتي » ( زكريا و ورحب تاريخها الطويل الشاهد بأن كل آلة صورت ضدها لا تنجح . و ونظل لهؤلاء أماً لا تحرمهم من شركتها وميراثها إلا إن رفضوا هم بمحض و يظل لهؤلاء أماً لا تحرمهم من شركتها وميراثها إلا إن رفضوا هم بمحض الفياضة أمومة تبكى على أولادها الخارجين عنها بكاء راحيل غير متعزية على غيابهم ، وبكاء داود البار على إبنه الخارج عليه عند موته وقوله «يا إبنى أبشالوم : يا إبنى أبشالوم يا ليتنى مُتْ عوضاً عنك يا أبشالوم يا إبنى يا إبنى » ( ٢صم ١٨ : ١٣ ) .

يا أخى الحبيب المجرب هذه هى الكنيسة حول صليب رب المجد ، وحول كل صليب من تابعى المصلوب ، وحول كل مجرب بالآلام ... كنيسة حية ، فما هو وضعك أنت منها ، وموقفك منها ؟ هل أنت إبن وفي لأمومتها ؟ هلى أنت مُعزٍ أم مُخزٍ ؟ !! ... الرب الإله قادر أن يجعلك ويجعلنى أبناء معزّين شرفاء مخلصين لهذه الكنيسة التي علمتنا وحنّت علينا حتان الأم على صغارها .



لا يمكن أن تمر تجربة بإنسان دون أن تؤثر وتتأثر بالأمرة التي يعيش وسطها : شريك الحياة ، الأبناء ، الآباء والأخوة . مكتوب إننا « بعضنا أعضاء البعض » ( أف ٤ : ٢٥ ) . وكلما كان قرب الأمرة من المسيح والصليب كلما كانت التجربة سبب إثراء لرصيد أعضائها في التعزية والفرح السمائي والإكثار في عمل الرب وخدمة قديسيه ...

فتجربة الطوفان التي أفنت البشرية كان قبلها نداء الرب إليه « أقيم عهدى معك : فتدخل الفلك أنت وبنوك وإمرأتك ونساء بنيك معك » ( تك ٣ : ١٨ ) ... وبنى نوح الفلك ومعه أسرته ، وكان ذلك حتماً محل هزء وإستهجان من الذين يرونهم يتكلفون ويتكبدون مشقات أكثر من . ٩ عاماً فى انتظار التجربة ... خلائل هذه السنوات كانت أسرة نوح تعمل معه ، بإيمانه وطاعته وتصديقه لكلام الله ... لما جاء الطوفان كان الرب يناديه و أدخل أنت وجميع بيتك إلى الفلك لأنى إياك رأيت باراً لدى هذا الجيل ... ففعل نوح حسب كل ما أمره به الرب » ( تك ٧ : ١ ، ٥ ) ... وبعد التجربة قيل ( وبارك الله نوحاً وبنيه ... ها أنا مقيم ميثاق معكم ومع نسلكم من بعدكم » ( تك ٩ : ١ ، ٨ ، ٩ ) . هذه هى الأسرة التى تستعد للتجربة ، وتدخل التجربة وتخرج منها مباركة لا يتعرض أحد أفرادها لسوء لأنهم أطاعوا بالإيمان وصية الله ...

ولا أعرف ماذا كان سيصنع إبراهيم أب الآباء الذي امتحنه الرب وكان في قلبه طاعة الإيمان لو لم يجد إبناً خاضعاً مطيعاً ، وزوجة مجرد صمت الكتاب عن إظهار موقفها من الإمتحان دلالة رضاها على دخول الإمتحان ... ودخلت الأسرة إمتحاناً صعبا ، وخرجت مباركة أكثر مما دخلت ؟ !!

لقد قبل في تفسير الفلك أنه رمزاً للكنيسة ، فالأسرة التي يجتهد الشريكان فيها أن يكونا وأولادهم داخل الكنيسة قبل التجربة وأثناءها وبعدها تعبر كل تجاربها في إتزان معرفة الله وفي وفور تعزيات الروح القدس ... كما قيل في تفسير مذبح إبراهيم أنه مذبح الصلاة العائلي الذي يلتف حوله كل أفراد الأسرة في أزماتهم يرفعون قلوبهم ويسكبون ذبائح شفاههم مع تقدمة دموعهم وعطايا صومهم وانسحاقهم .. يخرجون من كل أزمة رابحين غانمين كاسبين على الأقل سلام نفوسهم وعقولهم وأجسادهم .

فى شركة الكنيسة ، وقوة الصلاة العائلية سند تيموثيئوس الشماس مورا عروسه وقواها ونجاها من تجربة الإغراء وتهيّب العذاب حتى صُلِبَ الواحد منهما مقابل الآخر متفقين ألا ينعسا لئلا يأتى الرب فيجدهما نياماً ! في ٩٤ شركة الكنيسة ، وقوة صلاة العائلة أسلمت الأم دولاجي أولادها الخمسة للإستشهاد في فرحة الأم يوم زفاف أولادها ! ... في شركة الكنيسة ، وقوة صلاة العائلة أنقذت الإبنة دميانة أباها مرقس من تجربة إنكار المسيح وقدمته للشهادة قبلها !

هذا هو موقف الأسرة التي يكون كل أفرادها داخل الكنيسة وجول مذبح الصلاة العائلي ... لكن ما هو موقف المجرب في أسرة أفرادها ليسوا كلهم للرب ، وربما لا يوجد في الأسرة كلها غير هذا المجرب المحب للإله ؟ !

ماذا يفعل زوج تشده زوجته ، فى تجاربه ، إلى التطلع لمباهج كاذبة مثلما نظرت إمرأة لوط وراءها تنظر سدوم وعامورة وتتذكر أيامها وأصدقائها هناك ؟ ! وماذا يفعل زوج يفرح بالرب وتابوت قدسه حتى يرقص أمامه ويتعرض للإحتقار من زوجته ؟ ! وماذا يفعل زوج سرى الدود فى جسده مجرباً حتى صارت رائحته مكروهة عند زوجته الجاهلة التى دعته أن يهزأ بالله ويموت ؟ ! وماذا تفعل زوجة عاقلة أمام حماقة زوج يزج بها وييتها إلى ملاك الصراع والقتال على توافه أطعمة وأشربة مغتنى بها ويطلب منه مسكين أن يأخذ من خير الله الكثير الذى عنده قليل يقوى به فى وحشته كمطارد وهو برىء فى البزية ؟ !

لا شك إن لوط عندما ترك زوجته عمود ملح ومضى فى طريقه مع الله ( تك ٢٩ : ٢٦ ) ، وداود النبى عندما إنفصل عن ميكال بنت شاول ولم ينجب منها ولد حتى يوم موتها ( ١أى ١٥ : ٢٩ + ٢صم ٢ : ٢٠ و — ٢٣) ، وأيوب البار عندما رد كلام زوجته بعظة «الخير نقبل من عند الرب والشر لا نقبل ؟ ! » ( أى ٢ : ١٠) وأبيجايل عندما حملت أطعمة وأشربة لتستكن غضب داود عند سماعه رد زوجها نابال على طلبه ( ١صم ٢٥ : ٣٢ ــ ٣٥) ... عندما صنع هؤلاء القديسون هكذا كانوا يبرهنون أن الثبات فى محبة الله وسط تجاربهم أهم لديهم من كل رباطاتهم الجسدية بأسرهم وعائلاتهم ...

فلا شك أن المجرب الذي يظل في التجربة أميناً للرب وفياً للإنجيل مهما كان موقف أفراد أسرته منه فهو أدل تعبير على طاعة الإيمان مهما كانت تحديات الإيمانالتي يواجهها ... هذه هي التي عناها الرب بقوله « من أحب أباً أو أماً أكثر مني لا يستحقني ومن أحب إبناً أو إبنة أكثر مني فلا يستحقني ، ومن لا يأخذ صليبه ويتبعني فلا يستحقني . من وجد حياته يضيعها ومن أضاع حياته من أجلي يجدها » ( مت ١٠ : ٣٧ — ٣٩ ) . فثبات المجرب في طاعة المسيح ، تكون شهادة صامتة وكرازة فعالة يقدمها لأمرته التي لا تشاركه تكلفة الإيمان وقت التجربة ...

مثل هذا المجرب ، الذى علاوة على تجاربه لا يجد سنداً فى أسرته الجسدية ، مدعو إلى الإرتباط بالأسرة الروحية : من الآباء والأخوة والأبناء الروحيين الذين لا تجمعهم شركة دم إنسانى لكن تربطهم ولادة روحية من الله « بالماء والروح » ...

فماربولس الرسول الذى لم يتزوج ، وكان أنسباؤه ضد المسيح وضده ، كان له رفقة وسنداً فى تجاربه من أم روفس التى دعاها « أمى » لما أعطته إياه من أمومة فى رعاية جسده وأمراضه ، كما كان له تعزية كثيرة وراحة فى ٦٦ أحشائه برفقة إبنة «تيطس» الذي أمتدحه قائلا : « أما سلكنا بذات الروح الواحد ، أما سلكنا بذات الخطوات الواحدة » ( ٢كو ١٢ : ١٨ ) ... بولس هذا رافقته إبنة روحية في كتابة رسائله وحملها هي فيبي خادمة كنيسة كنخريا التي شهد لها بقوله « صارت مساعدة لكثيرين ولي أنا أيضاً » ( رو ١٦ : ٢ ) ، كما رافقته حتى ساحة الإستشهاد تلميذته تكلا التي لم توجد أيقونة لماربولس إلا وهي جالسة عند قدميه ! ...

والقديس أثناسيوس الرسولى الذي تعرض للإضطهاد والنفى ، وُجَدَ في بيت شماسة عذراء في الإسكندرية مأوى لسنوات كانت تقوم فيه علاوة على رعايته الجسدية الكاملة بحمل رسائله للمؤمنين لتثبيتهم وبنيان نفوسهم !

والقديس يوحنا ذهبي الفم ، الذي لما تعرض لتجربة السجن ، كانت الشماسة أولمبياس مثالاً في البنوة الروحية الساهرة على رعاية أبوها المجرب ، فمن تدبير الأغذية والأدوية إلى حمل الرسائل ونقل الأخبار ! ...

غير هؤلاء رهبان وراهبات ، وعلمانيين لم ينجبوا بالجسد . وجدوا في روابط الأسرة الروحية كل عوض وسند وتعضيد فيما تعرضوا له من تجارب متنوعة ...

أما المجرب الذي يجد في تجاربه أسرته الجسدية وأسرته الروحية معاً في ذات الطريق ، وبذات الروح لقبول إرادة الله والخضوع لمشيئته بمسرة .. هذا هنيئاً له لأن تجاربه ستكون برفقة قديسين ومعسكر ملاقكة ...

٩v

يا ربى يسوع : فى كل تجاربى اجعل أسرتى الجسدية والروحية بركة لى ، واجعلنى بركة لهم . واجعل إشتراكهم معى آلامى ذبيحة عندك مكرمة تعوضهم عنها لذة الشركة فى تعزياتك وأفراحك وأبجادك . هنا على الأرض وهناك فى السماء أيضاً .

« إليك يسلّم المسكين أمره » مز ۱۰ : ٤

ختاماً لهذا الفتات الساقط من مائدة النعمة يلتقط منها مجرب مثلى ، أود يا أخى الحبيب بأن تنصت لهذا القول الصادق وتكون أحرفه كبيرة وأنت تقرأه ... هذا قول الكتاب المقدس : « إن كل الخليقة تتن وتتمخض معاً إلى الآن » ( رو ٨ : ٢٢ ) .

أن تجارب غيري تحتاج مني إلى وقفة تأمل ...

فهل ننسى تجارب المرضى بالجذام ، الذين لسوء التغذية ينقض هذا الفيروس ملتهماً الدم فى شرايين الأطراف حتى تتآكل تماماً فنرى إنساناً بدون أصابع ، وبدون كف يد ، وبدون أنف ، وبدون أذن أو أذنين ، وبدون حواجب أو شفتين ؟ ! ماذا ترى فى تجاربك وأنت تتمتع بجسد كامل غير مشوه ؟ !

ولماذا مرض الجذام الذي يعانى منه فى مصر وحدها ما يقرب من مليونين منعزلين فى مستشفيات خاصة ومجتمعات خاصة رتما لم تفكر فى زيارتها مرة واحدة ... لماذا مرض الجذام فقط ؟ ! هناك مرضى بالبرص ، والسرطان ، وبالقلب ، وبالشرايين ، وفشل كلوى ، وتليف الكبد ، وإنهيار الأعصاب ، والصرع ، والجنون ، والعظام لينها وتشوهها وكسورها ، وأمراض الدم ، وبتر واستتصال أعضاء كاملة ظاهرة كالقدمين والرجلين والثديين أو غير ظاهرة ... غير أمراض العقم وما تسببه لحامليها من أتعاب نفسية باهظة ... غير إصابات العيون وضعفها حتى العمى ... غير الأوبئة التي تعصف بمجتمعات كاملة وربما تبيد سكانها ! ... أنظر يا عزيزى إلى أن ما تتمتع به من صحة حتى ولو غير كاملة يترجاها كثيرون من الراقدين على فراشهم يتطلعون إليك أنت المجرب غير الشاعر بنعمة تقيم أنت فيها وهم محرومون منها ؟ ! ... انظر كم ينفقون من أموال ، ويتكبدون وحدة نفسية قاتلة ؟!... إن كنت لا تستطيع تخيل ذلك الأن وأنت تقرأ هذه السطور من فضلك اترك الكتاب حالاً وألبس ثيابك لا قرائع بل أحاول التصوير أقرب ما يكون لواقع معاناة المرضى وذوبهم ...

هذا غير **تجارب الظلم والإفتراء** الذي يقع على ملايين من البشر في أرجاء المسكونة ، تحمله لنا قصاصات الصحف اليومية ... وما يصاحبها من تشهير وإساءة وإشاعات ، وما يقع على حامليها من أمراض نفسية أفرد لها الطب الحديث فرعاً كاملاً لانتشارها السريع في العالم .

وتجارب المال الذي يغتني به كثيرون بسعى وجهاد سنين ثم يفتقرون إليه في ثانية واحدة من الزمن بالخسارة أو السرقة أو الإستيلاء ، والذي يفتقر إليه كثيرون وفي فقرهم لا تغنى بواطنهم بالنعمة بل يبحثون عنه بالعرق الشريف المضنى أو بالسرقة المقنعة أو المدبرة أو بالاحتيال والنصب ...



وتجارب المجاعات التى يتعرض لها أطفال ونساء وشيوخ فى أماكن متفرقة من العالم ، نعرف عنها من نداءات يطلقها أفراد أو منظمات وصور ومرئيات تُبت فى اذاعات وتليفزيونات ... كلها تنطق بالبؤس على المجربين بها وهم يمسكون طبقاً فى أيديهم ينتظرون شحاً يومياً يطيل فيهم إحساس الألم بالجوع أكثر مما يسد حاجاتهم الفعلية ... هل تذكر يا عزيزى آخر وجبة طعام تناولتها ، حتى لو كنت مريضاً أو مظلوماً أو مفلساً فستجد أنك وسط أحباء وجيران لن يتركوك بدون طعام ... بعكس وجودك فى مجتمع كله جياع وكل فرد يبحث عن نفسه وجوعه ... يذكر الكتاب المقدس أن فى مثل هذه المجاعات أن الأمهات الحنائن طبخت أولادهن فى القدور وأكلن ! ( راجع مراتى ٤ : ١٠ ) .

وتجارب السكن التي يعانى منها الملايين في العالم ، بدأ بالذين يبحثون عن شقة للزواج فتبلى صحتهم في تدبير المال وأحذيتهم في البحث فلا يجدون ، وللذين يقيمون في سكن ويتعرضون فجأة لهول الإنهيار والهدم ، وما يتبعه من تهجير لبيئة جديدة مختلفة ، وإن كنت لا تسكن الآن إلا في خيمة قماش يا عزيزي فاذكر أنه أثناء قراءتك لهذا السطور هناك ألوف من البشر يتعرضون للفياضانات الطاغية التي تجعلهم مشردين في العراء مفتقرين للخيمة التي لا تعجبك الآن ...

وتجارب الحروب ، التي لا زلنا نذكر معاناتنا منها ثلاثين عاماً ، كم تُكلِّف من أغلى الرجال ليتركوا وراءهم أرامل وأيتام واحتياجات ، غير تكلفة الخراب الذي قضى على اليابس والأخضر على الصخر الصلب والماء

1.7

チモ Constant - Inter - State Barris A الرمن طاقة المخاب: الم لمارق الرصاص على لارغيف العيش امام مجل 0 51/12 لأيفلادر 10 100 قوالد باستخدام الاسليب الوحفية لتمع البيد : وقدمت 11 الف شهيد من اجل فلسطين × 190 العرب يحتاجون لمصرانتي قادت النضال المسروات ، 3 مواطن محرومون 0000 ווניקומי הי とう .......... -0

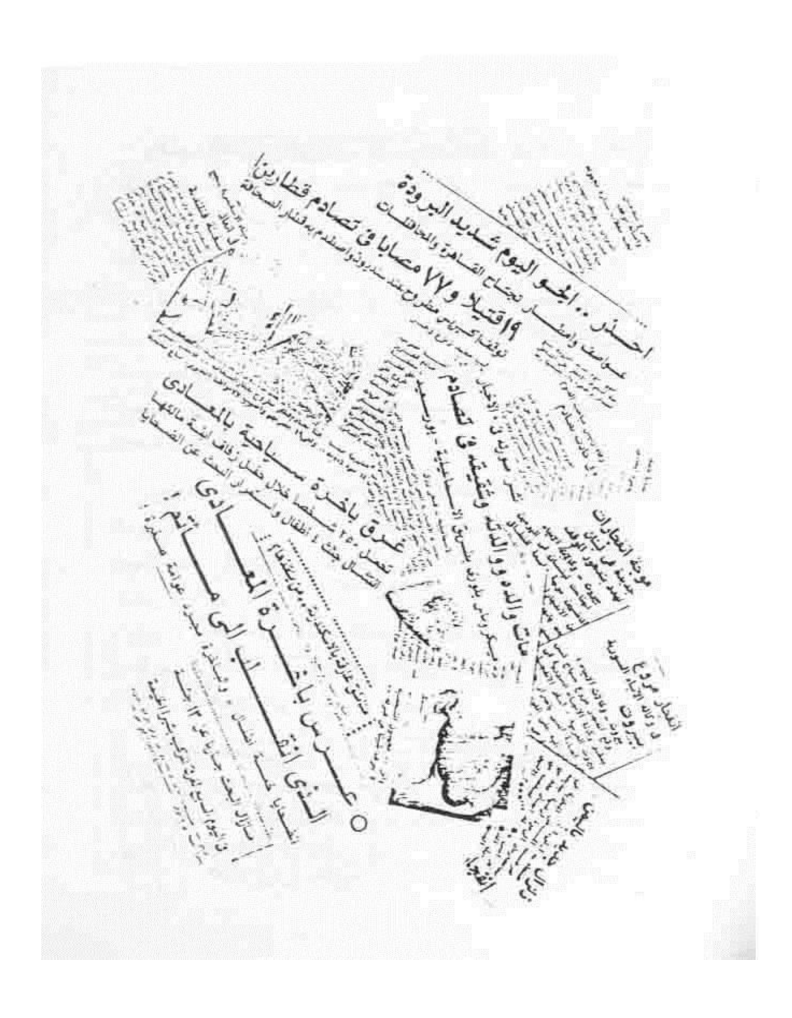
اليسر ، وتكلفة المال الذي يقتطع من أفواه الرضع واحتياجات العجائز ، وتكلفة العاهات المستديمة التي تصيب زهوراً يانعة .

وتجارب الزلازل ، التي في ثوان معدودة من الزمن تضع مدن بأكملها في أعماق الأرض تاركة وراءها سيلاً من معاناة حكومات وتشريد أهالي ، وضياع حضاري ... لعلك تذكر زلزال أغادير بالمغرب العربي ، في لحظة أنهى حياة مثات ألوف وأدخل مئاتغيرهم في معاناة آثار الزلزال القريب لجيلنا المعاصر ....

وتجارب الصواعق الكهربائية والأمطار الرعدية التي في لحظات تحول منازل بمن فيها وقطعان مواشى ومزارع وغابات إلىكتلة نارية رهيبة تلحس من أمامها وحولها أليم...كم من جثث تفحمت ، لم تجد من يدفنها ، إذ ظلت في العراء فريسة سائغة في فم حيوان مفترس ؟ !!

وتجارب الحوادث اليومية للسيارات والقطارات والطيارات والبواخر وحتى لعربات النقل البطىء ( الكارو ) ، كم ترينا بعيوننا ضحايا بلا عدد في الكثرة وبلا وسيلة للإنقاذ وبلا سرعة للإمداد ... تاركة وراءها خسارات أفراد ، وأموال ، وبيوت بأسرها تعانىالآن من نتائج هذه الحوادث

وتجارب العلم التي تودى بحياة وعقول وصحة ألوف من العلماء الأفذاذ في العالم . فبعد سهر ليالي ، وإنفاق غالي نسمع عن علماء لأجل راحة الناس قضوا بقية عمرهم محرومين من الراحة ، وراءهم زوجات وأبناء لم يحصدوا من وراء علمهم الكثير غير الغم الكثير والحزن الزائد كقول الكتاب ( جا ١ : ١٨ ) .



وتجارب الفشل الزيجي التي تحول حياة الملايين إلى جحيم حقيقي ، كم تكلف من أعصاب وأموال ووقت وقد لا تنتهى أو تنتهى مخلفة وراءها مرارة في قلوب أزواج ومعاناة في وجدان وحياة أطفال أبرياء ... كم تركت هذه بيوتاً خربة ، وقلوباً خربة ، وأجيالاً ناقمة ؟ !

وتجارب الفشل الوظيفي التي يعانى منها ألوف العاملين والعاملات بسبب تعنت رؤساء أو حسد زملاء أو مجرد مواهب وموهويين يتعرضون للذع جلادين أو تحطيم ناقمين ... كم تنال هذه من صحة أفذاذ ، وتعصف بإستقرار عائلات ، وتحرم مجتمعات من ذكاء ونشاط يؤول بها للتخلف لا للتحضر ... ؟ !

وتجارب المسجونين الأبرياء الذين يقضون الآيام والشهور والسنين لغرور حاكم أو إدعاء تابعيه أو بالخطأ البحت . كم يخسرون فى أموالهم ، وصنائعهم ، وجمعتهم ، وبيوتهم ؟ ! ... أعرف إبنة أحد هؤلاء أصابها مرض « التهتهة » لفرط حزنها على أبيها ... غير معاناتهم فى القوت اليومى ، وإحتياجهم للثوب الضرورى ، وربما لنسمة هواء ! هذا غير ما ينتظرهم من معاناة القيود والتتبع بعد نوالهم حريتهم وما يحتاجونه لتعويض خسائر تكبدوها وهم أبزياء ...

وتجارب تدنيس العرض وإتلاف الشرف التي يتعرض لها الملايين في العالم كل يوم . وما يتبعها من آثار بدنية ونفسية لا توصف ، وما يصاحبها من توتر ومعاناة قد تؤدى بأصحابها وأسرهم في متاهات الأخذ بالثار أو دفن العار أو تدابير القتل . كم تعرضت فتيات صغيرات لنهبُ ١٠٦

بالة أمام معلمة ت 3 ييو الذي مانت مسيكل مردن مواهد وتموز ه اللي وحلة ذواج دام ... -البداب الوانا 1.413 403 IL ITcat 1 100 مزية السوع التدنق وأنسام إن ال العروس تؤ 1.62: -5.0 لاان اف -pie كفالة ٢٠٠ جنيه ( ) طلاب يددكها الغراب نقافه والب 24 اقتحموا مدرسة بنات أنفد بحلده لماكسة طالباتها حرائق يعد ا علاب ثانوى وموطف اساه ات الأولية : • 121 ومة للمبات ت 100 9-And i 160 23 6 ST. AN احترق 21/2 وقف الرعب الذى إجت J 1 14 المعر السوفيتى والح الغاه -1-تيقه ال 41.1 تط طعنات بال 17 ـة يقتل شقيقه و ~

شهوات أشرار مخلفين في نفوسهن فقد الثقة والكراهية والميل للدنس ؟ ! ... هل تقدر كم يعاني آباء وأمهات وأسر هؤلاء ؟ !!

وتجارب الخطف التي تتخصص لها في الخارج شركات ، والتي تبدأ بسلسلة أو حافظة نقود إلى خطف فرد أو أسرة بأكملها ووضعها تحت ظروف غير إنسانية طلباً لفدية أو نكاية في الحرب ، و الى خطف طائرات بركابها يوضعون تحت الرعب ويمضون الساعات بالفزع معلقين بين الأرض والهواء . وإذا كانت قلوبنا نحن الذين نسمع مجرد السمع عن هؤلاء تكون مخطوفة معهم موجوعة لمعاناتهم ، فكم وكم تكون معاناة هؤلاء ورجفتهم التي قد تخلف وراءها أسقاماً بلا عدد ؟ !!

يا عزيزى ... لا تظن أن ما حاولت عرضه هى كل تجارب غيرى ... إنها التى رآها بصرى المحدود ، وعرضت لأفقى غير المتسع وحونها معرفتى الضحلة ...

هذه مجرد عينة من تجارب غيرى ... يمكنك أن تفطن لمئات غيرها بمجرد طوفانك وسط المجربين فى العالم ... وحتى لو اكتفيت بهذه العينة من تجارب غيرى ، ماذا ستقول عن تجربتك التى تعانى منها الآن ؟ ألست بالحق تشعر الآن أنك محظوظ فى تجاربك ، وأن ما يصيبك ليس إلا حبة رمل أمام جبال غيرك ...

يا أخى الحبيب ، أدعوك فى ختام الحتام الآن أن تنادى الرب بيقين شديد وتهليل وفرح كلى ... ومهما تكن جراح تجاربك إبتسم له وقل : أشكرك يا رب ١٠٨

يعذبون الأطفال إعادة طفسيل مخطبوف لوالديه بعسد ١٣ يوما اطفة هربت من زوجها .. وتنادت له بطفه مدعيهة أنهها أنجبته 31 بدر الالغي : النوات معاش لور اتوبيس المد الارهاق ف العم م ۲ من للشركة عصاية ゴル ايات 1.9

NOW WEST

للمؤلف أيضاً:

٢٢ \_ المشورة ٢٤ -- سلامتك أيام الامتحامات ۲۵ ... رسالة كاهن الى راهب عن التولية ٢٦ \_ لماذا أنا سيحي ٢ ۲۷ \_ کارز الحب ۲۸ - جاء ليخلص ٢٩ -- الكامن القبطي ٣٠ -- النجاح ٣١ ــ من أقوال الآباء في التواضع ٣٢ - من كتابات أسوع الآلام (جه) مرتجبات : ٣٣ \_ العذراء في اللاهوت العقيدي ٣٤ ــ العذراء في اللاهوت الروحي ٣٥ \_ العذراء في التاريخ الكسمي ٣٦ ــ العذراء في الطقس الكنسي ٣٧ \_ العذراء في أقوال الآباء ٣٨ \_ ميدننا ملكنا كلنا والدة الإله القديسة الطاهرة مربم ٣٩ \_ التطويب الأرثوذكسي للعذراء بلغات ( قبطی/قبطی \_ قبطی/عرف \_ قطى/اتعليرى \_ العليرى/عربي) (د) الكتاب المقدس ; ٤٠ \_\_\_\_\_ الكارر العظم ماربولس الرسول ٤١ ـــ الأعياد في الكتاب المقدس

i, 11 (1) ا \_ كيف يختار الإنسان شريك حياته ۲ – کیف بتعامل الخطیبان ٣ \_ أضواء على البيت المسبحي \_ جزء (١) أضواء على البيت المسيحي ' حزء (٢) الأم بين الكتاب المقدس وتاريخ الكنيسة ٦ ـــ الصوم وربة المنزل (ب) لاهوت روحي : ۷ ـــ توبلی يارب فأتوب ٨ ـــ الصوم المسيحي ذبيحة حب ۹ – علاقتی مع : عدوی – صدیقی – زمیل ۱۰ \_ تعزیات 11 - کېتى ١٢ ــ خواطر القيامة ١٢ ــ الرهية ا ١٤ \_ التكريس ١٥ ـ حول سر الإعتراف ۱۱ ـ ما هي خياتگم ۱۷ - بومیات تالب - جزء (۱) ۱۸ \_ يوميات تالب \_ جزء (۲) ١٩ \_ رخلة مع الزمن \_ مقال ميلادى ۲۰ ـ هل يمكن لقافلة أن تسير بدون نبح کلاب \_ مقال میلادی ٢١ \_ الشهوة والشهية ۲۱ \_ صلاة داود الأخيرة

٦١ \_ أسفار التثنية \_ يهوديت \_ باروخ \_ الأمتال والرسالة إلى العبرانيين ويهودا ٦٢ ــ سقر أرميا ومراثى أرميا ـــ بوتيل ـــ عويديا ٦٣ \_ سفر القضاء والرسالتين إلى أفسس وفيلمي ٦٤ ــ مغر راعوت والرسالتين الى كورنئوس ٦٥ \_ أسفار نشيد الأناشيد \_ ناحوم \_ الحكمة (هـ) للخدام وإعداد الخدام : ٦٦ ــ سلامة أخوتى الحدام ٦٢ ـــ العمل الفردى ٦٨ \_ ميد السمك وصيد الناس ٦٩ ــ كيف تحضر درس مدارس التربية الكس ۷۰ ـــ محاضرات مبسطة عن لاهوت السبح مذکرات مختصرة خاضرة في أوشية - Y1 الراقدي ٧٢ \_ الجدمة عما الله - 44

Constraints

\_\_\_\_ الكت

| صفحة |                                  |
|------|----------------------------------|
| 0    | 🗌 مقدمة ; اسندني يا رب في تجاربي |
| ٨    | ۱ _ يسوع المجرب                  |
| 1.7  | ٢ _ لماذا تجرب                   |
| ۲۳   | ۳ _ متى نجرب                     |
| 57   | <li>٤ _ إلى متى نجرب</li>        |
| ۳.   | ه _ احتمال التجرية               |
| 57   | ٦ تعزيات التجربة                 |
| ٤١   | ٧ _ ضعفات التجربة                |
| ٤٨   | ٨ خبرات التجربة                  |
| 01   | ٩ الله يعدق للتجربة              |
| 07   | ١٠ _ الله في التجرية             |
| 71-  | ١١ _ أنا في التجربة              |
| ٧.   | ١٢ _ الناس في التجربة            |
| ۲٦   | ١٣ _ الكنيسة في التجربة          |
| ٨٢   | ١٤ _ أسرتي معي في التجرية        |
| **   | ١٥ - مجربون غيري                 |
| 11.  | للمؤلف أيضاً                     |
| 111  | فهرس الكتاب                      |
|      |                                  |

